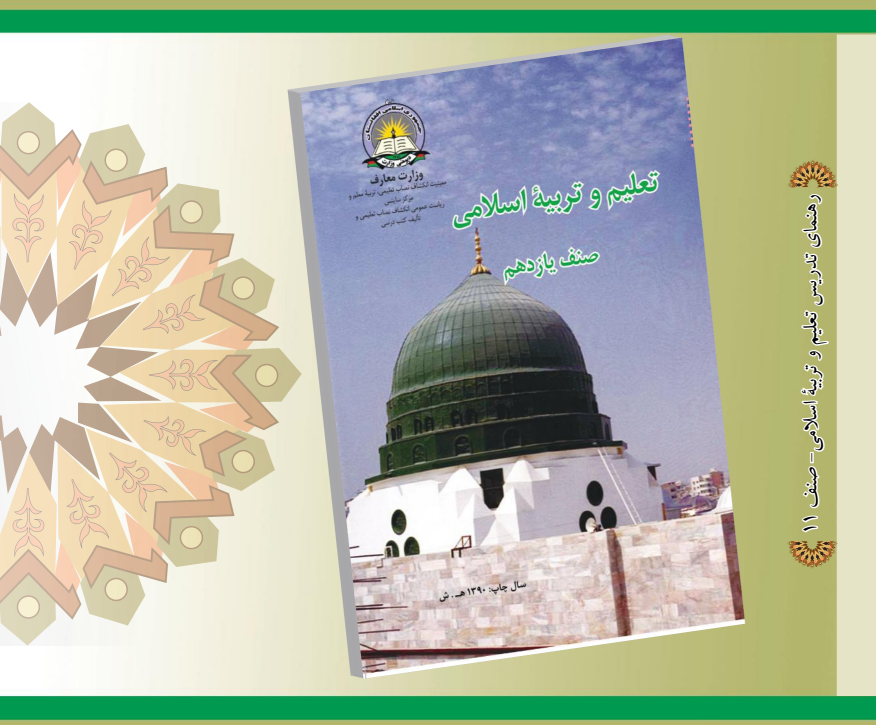


# کتاب معلی

# رهنمای قدریس قدریس قطیم و قربیهٔ اسلامی صنف ۱۱







# سرود ملي

داعزت دهرافغان دی هر بچی یې قهرمان دی د بلوڅو د ازبکو د برکمنو د تاجکو د ترکمنو د تاجکو پامیریان، نورستانیان هم پشه بان هم ایماق، هم پشه بان لکه لمر پر شنه آسمان لکه زړه وي جاویدان وایوالله اکبر وایوالله اکبر





# کتاب معلم رهنمای تدریس تعلیم و تربیهٔ اسلامی صنف یازدهم

# مشخصاتكتاب

\_\_\_\_\_

مضمون: رهنمای تدریس تعلیم و تربیهٔ اسلامی

مؤلفان: گروه مؤلفان کتابهای درسی بخش دیپارتمنت تعلیم و تربیهٔ اسلامی

ویراستاران: اعضای دیپارتمنت ویراستاری و ایدیت زبان دری

صنف: يازدهم

**زبان:** دری

انکشاف دهنده: ریاست عمومی انکشاف نصاب تعلیمی و تألیف کتب درسی

ناشر: ریاست ارتباط و آگاهی عامهٔ وزارت معارف

**سال چاپ:** ۱۳۹۹ هجری شمسی

ایمیل آدرس: curriculum@moe.gov.af

-----

حق طبع، توزیع و فروش کتابهای درسی برای وزارت معارف جمهوری اسلامی افغانستان محفوظ است. خرید و فروش آن در بازار ممنوع بوده و با متخلفان برخورد قانونی صورت می گیرد.



#### ييام وزير معارف

## اقرأ باسم ربك

سپاس و حمد بیکران آفریدگار یکتایی را که بر ما هستی بخشید و ما را از نعمت بزرگ خواندن و نوشتن برخوردار ساخت، و درود بی پایان بر رسول خاتم – حضرت محمد مصطفی شیش که نخستین پیام الهی بر ایشان «خواندن» است.

چنانچه بر همه گان هویداست، سال ۱۳۹۷ خورشیدی، به نام سال معارف مسمی گردید. بدین ملحوظ نظام تعلیم و تربیت در کشور عزیز ما شاهد تحولات و تغییرات بنیادینی در عرصههای مختلف خواهد بود؛ معلم، متعلم، کتاب، مکتب، اداره و شوراهای والدین، از عناصر شش گانه و اساسی نظام معارف افغانستان به شمار میروند که در توسعه و انکشاف آموزش و پرورش کشور نقش مهمی را ایفا مینمایند. در چنین برهه سرنوشتساز، رهبری و خانوادهٔ بزرگ معارف افغانستان، متعهد به ایجاد تحول بنیادی در روند رشد و توسعه نظام معاصر تعلیم و تربیت کشور میباشد.

از همین رو، اصلاح و انکشاف نصاب تعلیمی از اولویتهای مهم وزارت معارف پنداشته می شود. در همین راستا، توجه به کیفیت، محتوا و فرایند توزیع کتابهای درسی و رهنمای تدریس در مکاتب، مدارس و سایر نهادهای تعلیمی دولتی و خصوصی در صدر برنامههای وزارت معارف قرار دارد. ما باور داریم، بدون داشتن کتاب درسی باکیفیت، به اهداف پایدار تعلیمی در کشور دست نخواهیم یافت.

برای دستیابی به اهداف ذکرشده و نیل به یک نظام آموزشی کارآمد، از آموزگاران و مدرسان دلسوز و مدیران فرهیخته به عنوان تربیت کننده گان نسل آینده، در سراسر کشور احترامانه تقاضا می گردد تا در روند آموزش این کتاب درسی و انتقال محتوای آن به فرزندان عزیز ما، با استفاده از این رهنما، از هیچ نوع تلاشی دریغ نورزیده و در تربیت و پرورش نسل فعال و آگاه با ارزشهای دینی، ملی و تفکر انتقادی بکوشند. هر روز علاوه بر تجدید تعهد و حس مسؤولیت پذیری، با این نیت تدریس راآغاز کنند، که در آیندهٔ نزدیک شاگردان عزیز، شهروندان مؤثر، متمدن و معماران افغانستان توسعه یافته و شکوفا خواهند شد.

همچنین از دانش آموزان خوب و دوست داشتنی به مثابه ارزشمندترین سرمایه های فردای کشور می خواهم تا از فرصت ها غافل نبوده و در کمال ادب، احترام و البته کنجکاوی علمی از درس معلمان گرامی استفادهٔ بهتر کنند و خوشه چین دانش و علم استادان گرامی خود باشند.

در پایان، از تمام کارشناسان آموزشی، دانشمندان تعلیم و تربیت و همکاران فنی بخش نصاب تعلیمی کشور که در تهیه و تدوین این رهنمای تدریس مجدانه شبانه روز تلاش نمودند، ابراز قدردانی کرده و از بارگاه الهی برای آنها در این راه مقدس و انسانساز موفقیت استدعا دارم.

با آرزوی دستیابی به یک نظام معارف معیاری و توسعه یافته، و نیل به یک افغانستان آباد و مترقی دارای شهروندان آزاد، آگاه و مرفه.

> دکتور محمد میرویس بلخی وزیر معارف



# فهرست

| صفحه | عنوان                                          |
|------|------------------------------------------------|
| ١    | سخنی چند با معلم                               |
|      | کتابهای آسمانی                                 |
| 14   | وحي و الهام                                    |
|      | یمان به انبیاء و رسولان                        |
|      | صفات انبیاء و رسولان                           |
|      | پيغمبران اولوالعزم                             |
|      | معجزه، سحر – كرامت و استدراج                   |
|      | قضا و قدر                                      |
|      | برزخ                                           |
|      | عث و حشر                                       |
|      | شفاعت حضرت محمدﷺ                               |
|      | بخش حديث                                       |
|      | غیبت، گناه بزرگ است                            |
|      | مسلمان آيينهٔ مسلمان است                       |
|      | <br>کمک به مساکین                              |
|      | تعليم و تربيت دختران                           |
|      | کسب روزی حلال                                  |
|      | آسانی در دین                                   |
|      | لعنت گفتن                                      |
|      | ت<br>آسباب بر خورداری از سایه عرش الهی در آخرت |
|      | حالت اعتدال در كارها                           |
|      | آداب نشستن در راه                              |
|      | خانو ادهخانو اده                               |
| VV   | -<br>خانو ادهخانو اده                          |
| ٨٣   | نکاحنکاح                                       |
|      | مقدمات نکاح                                    |
|      | ارکان و شرایط نکاح                             |
| ٩٨   |                                                |

| كفائت                   | ١     |
|-------------------------|-------|
| محرمات نكاح             |       |
| محرمات رضاعي            |       |
| محرمات موقت             | ۱۰۸   |
| رس: متعه                |       |
| مهر                     | 110   |
| وليمه                   |       |
| حقوق زن و شوهر          | 172   |
| حقوق شوهر بر زن         | ۱۲۷   |
| حجاب                    | ۱۳۳   |
| راه حل مشكلات زن و شوهر | ١٣٥   |
| طلاق                    |       |
| انواع طلاق              | 1 2 7 |
|                         |       |
| ت<br>انواع دیگر تفریق   |       |

# سخنی چند با معلم

جناب معلم،

السلام عليكم ورحمهٔ الله و بركاته

یک نهاد تعلیمی و تربیتی خوب می تواند باعث ساختار یک جامعهٔ مترقی و مرفه گردد.

جامعه مرفه و مترقی آن جامعه یی است که ارزشهای اسلامی و مزایای اخلاقی در آن رعایت گردیده باشد؛ زیرا با رعایت اخلاق و هدایات الهی هویت اسلامی و ملی افراد جامعه محفوظ و مصون می ماند که این خود هدف اساسی و بنیادی وزارت معارف است.

# استادان گرامی

برای اینکه اولاد وطن اشخاص مسلمان و برومند و برخوردار از سجایای دینی و آگاه از مصلحتهای اجتماعی، ملی و بین المللی و هم با روحیه و فرهنگ اصیل افغانی پرورش یابند و در رفتار، سلوک و ذهنیت ایشان اثر مثبت پدید آید، امید است که استادان محترم تدریس را مطابق شیوه و هدایات این رهنما که با زحمات دست اندر کاران ریاست انکشاف نصاب تعلیمی و تألیف کتب درسی ترتیب و به میان آمده است به پیش برند.

این کتاب رهنمای معلم صنف یازدهم برای مضمون تعلیم و تربیه اسلامی ترتیب یافته و طوری که بعد از پشتی کتاب (بسم الله الرحمن الرحیم) تزیین داده شده وسپس معرفی مؤلفان و فهرست موضوعات گنجانیده شده است.

ساختار رهنمای دروس طوری است که عنوان درس با ذکر شماره و صفحه درس با تعیین و تقسیم (۴۵) دقیقه برای طول ساعت درسی با ذکر هدف و معانی بعضی از لغات در بعضی از دروس و بیان شیوه و روش تدریس، معرفی مواد ممد درسی و فعالیتهای معلم که در بر گیرنده احوال پرسی، تنظیم صنف، گرفتن حاضری و فعالیتهای مشتر ک میان معلم و شاگرد که در بر گیرنده روشهای تدریس از جمله سؤال و جواب، تکرار انفرادی و گروهی و مسابقه و..... است گنجانیده شده است و سپس غرض به دست آوردن هدف، ارزیابی صورت گرفته و در اخیر خلاصه درس و سپردن کار خانه گی به شاگردان قرار دارد.

برای تدریس بهتر بعد از عنوان درس، دانش لازمی در راستای تشریح و بیان همان درس غرض معلومات مزید ذکر گردیده است.

# صفات یک معلم خوب

تقوا، دیانت، واخلاق حمیده داشته باشد.

دارای آرزوهای عالی باشد.

اعتماد به نفس داشته باشد.

شخصیت عالی داشته تحت تأثیر خواسته های دیگران نباشد.

قادر به حفظ و آرامش حالت روانی و تنظیم وظایف خود باشد.

شكيبا بوده و از تحمل مشكلات هراس نداشته باشد.

با شاگردان روابط نیک و حسنه دا شته باشد.

با انگیزه و زحمت کش بوده و پابند به وظیفه باشد.



با علم و معرفت علا قمندی داشته باشد.

به خاطر مطالعه و دانش او قات فراغ خود را غنيمت بشمارد.

در تعلیم وتربیه شاگردان کوشا بوده در مطالعه و مذاکره از روش علمی استفاده نماید.

روابط خوب در درس و زنده گی را پیگیری نماید. یعنی دروس را بازنده گی ارتباط دهد.

در جستجوی معلومات بیشتر باشد و از تجارب دیگران استفاده نماید.

رسیده گی آن منحصر به درس نبوده؛ بلکه همه جانبه باشد.

در انجام وظیفه بسیار صادق باشد.

باید در همه زمینه ها برای شاگردان سر مشق و الگوی نیک باشد.

# صفات یک شاگرد خوب

۱\_ به معلم احترام کنید و با علاقمندی فراوان به درسها معلم گوش فرا دهید.

۲\_ از پدر و مادر خود فرمانبرداری مینماید.

۳\_به وقت معین در مکتب و صنف حاضر میشود.

۴\_درسهای خود را مطالعه نموده و وظایف خانه گی را اجرا می کند.

۵\_ در تمام امور نظافت و پاکیزه گی را رعایت مینماید.

ع\_نكات مهم درس را در هر ساعت درسي در كتابچهٔ ياد داشت خود بنويسيد.

۷\_ به دیگران احترام کرده و دوستان خوب را اختیار کنید و اصدقا خوب را اختیار نماید.

٨\_ پابند بودن به جماعت در پنج وقت نماز.

۹\_وسایل و ضروریات درسی که قبلاً برای خود آماده میسازد. و در تهیه مواد مناسب درسی با معلم کمک میکند.

۱۰\_عدم اسراف در همه امور را پیشه خود میسازد.

۱۱- از تقلیدهای بیجا و از تشابه نا مطلوب خود داری کنید.

# پلان درسی

پلان در لغت تدبیر، سنجش و تصمیم گیری برای اجرای یک کار را گویند و در اصطلاح پلان عبارت از طرح «نقشه» ذهنی است که برای انجام یک کار، فعالیتهای آنرا تنظیم مینماید.

پلان درسی عبارت از طرح یا نقشه ذهنی بوده که از طرف معلم تمام فعالیتهای صنف و شاگردان که در یک ساعت درسی انجام می دهند به خاطر اجرا در آن درج شده باشد.

# فواید عمده و وظایف پلان درسی

١\_ ترتيب و تنظيم نمودن بهترين مواد و حل مطالب مغلق و پيچيده.

۲\_ استفاده از روشهای مختلف در تدریس.

۳\_سهیم گر دا نیدن شاگردان در فعالیتهای درسی.

۴\_ معلم محترم می تواند به اطمینان خاطر تدریس نماید تا برای شاگردان موثر واقع گردد.

ع\_ معلم محترم را پلان و تدریس خوب به هدف می رساند.



# توضیح محتویات چوکات کاری رهنمای معلم

#### ا\_اصطلاحات

اصطلاحات جمع اصطلاح کلمهٔ عربی بوده که از ریشهٔ صلح گرفته شده که مفهوم آشتی کردن را میرساند و اصطلاح به معنای اتفاق هم آمده است ولغتی است که عده یی برای خود وضع می کنند.

اصطلاح اسم مطابق فرهنگ بر ترمینالوژی (Terminology) کاربرد اصطلاحات، حقایق و نظریههای خاص هر قوم، ملت، مذهب و فرا گیر همه ماهیتهای علوم است که به اتفاق جمع کثیر بر یک مفهوم اساسی حوزهٔ علمی، مهارتها و طرز فکر و ذهنیت خود وضع کرده اند.

مثلاً: اصطلاحات آیت، سوره، رکوع و غیره در قرآن کریم و یا اصطلاحات کلمه، نماز، زکات و حج کعبه شریفه در تعلیمات دینی و غیره.

#### اهداف

اهداف جمع هدف است در فرهنگ معین، هدف چنین تعریف شده است هر چیز بلند و بر افراشته، نشانه، تیر، آن چه آدمی برای رسیدن به آن بکوشد، مقصود و غایت.

اهداف یک واحد درسی بر اساس اهداف و آرمان ملی، اهداف کلی نظام تعلیم وتربیه، اهداف دورههای تعلیمی، اهداف مفردات اهداف مضمون درسی در یک صنف در حیطه دانش، مهارت و ذهنیت محتوا طرح می گردد.

تعیین اهداف کلی و جزئی در یک مضمون و در یک واحد درسی به قصد ایجاد تغییرات در رفتار شاگردان و انکشاف ذهنی توسعه در معلومات ایشان اجرا می شود این تغییرات همان هدفهای بر نامه درسی میباشد.

قلمرو و منابع اهداف عبارت از طبیعت دانش آموزان، جامعه و دانش گرد آوری شده موجود در اختیار برای تربیت شاگردان است که با نیازها، نظر سنجی ها، تحقیق و مطالعه انتخاب می گردد.

رابطه هدف با برنامه درسی تا آن حد مهم و اساسی است که اگر ما هدف نداشته باشیم بر نامه هم نمی توانیم داشته باشیم به عبارت دیگر بر نامه ریزی(طرح و تهیه مواد آموزشی چون کتاب درسی، راهنمای معلم و....) تنها زمانی صورت علمی و منطقی به خود می گیرد که هدف مشخص را دنبال کند.

در حقیقت محتوای یک درس را، اهداف دانشی که شاگردان چقدر میدانند؟ اهداف مهارتی، شاگردان چه سان عمل کرده می توانند؟ و اهداف ذهنی و یا طرز تلقی، چطور شاگردان منحیث افراد و اشخاص انکشاف می نمایند و در زنده گی اجتماعی سهم فعالانه می گیرند تشکیل می دهد.

# تعریف مواد درسی

مواد درسی عبارت از اشیا و وسایلی است که معلم و شاگردان را برای به دست آوردن هدف درس کمک مینماید و یا به عباره دیگر آن وسایل سمعی و بصری که معلم در تدریس از آن کار می گیرد.

# مواد ممد درسی

مواد ممد درسی شامل مواد طبیعی سادهٔ محیطی؛ چون: دانه های لوبیا، نخود، سنگریزه و غیره و مواد غیر محیطی؛ مثل: چارت، فلش کارت مودلها؛ چون کره زمین، نقشه، تصویر و غیره از نگاه نوعیت و ماهیت مواد به دو دسته تقسیم



می شود: مواد عمومی؛ از قبیل: کتاب درسی، تخته، تباشیر و غیره مواد؛ مثل: مودلها، گرافها، سی دی، فلم، پرجکتور، لابراتوارها، کارتهای مصور و ساده، چارت مقوایی، فلب چارت، بکس هندسی، نقشه و غیره ه توسط معلم و شاگردان تهیه و در یک درس از آنها استفاده می شود.

مواد درسی شاگردان را از مرحله میخانیکی (که طوطی وار درس را به حافظه بسپارند) به مرحلهٔ عینیت و فهم عمیق میرساند. در را هنمای معلم هدف ما از مواد درسی مواد عمومی نیست؛ مانند: کتاب، تخته و تباشیر، بلکه هدف آن مواد کمکی و موثری است که از منابع دیگر به شکل ساده و یا مدرن که معلم آنرا تهیه میکند و یا تو سط فابریکه و یا کدام مرجع دیگر چون دفتر تکنالوژی آموزشی به اختیار مکاتب قرار می دهند، می باشد.

# فعاليتهاي آموزشي

هدف از آوردن فعالیتها، سهمگیری شاگردان در تحکیم درس است به شکل مجموعی، انفرادی و گروهی در ایفای نقش، رونویسی، متن خوانی، مشاهده، بر قراری ارتباط، طبقه بندی کردن و غیره که در فضای آموزشی انجام می گیرد و یا بیرون از صنف در میدان مکتب، سیر علمی، اشتراک در جلسات و برنامههای فرهنگی و دینی و غیره.

برای فعالیتها در پلان درسی به فرصت بیشتر اختصاص داده شده است تا درس به صورت موثر در ذهن شاگردان بنشیند و شاگردان از دانش کسب شده، مهارت انجام شده و ذهنیت مثبت ایجاد شده در زنده گی روزمره استفاده بتوانند و آنها به ارزش و اهمیت درس که در انکشاف شخصیت و سلوک فردی و اجتماعی شاگردان نقش اساسی دارد پی ببرند.

## ارزيابي

یکی از ارکان برنامه درسی است که ارزیابی پایان یک درس و ارزیابی مستمر را احتوا دارد.

ارزیابی انعکاسگر تحلیل و تفسیر اطلاعاتی است که به شکل سیستماتیک در دانش آموز، هدفهای مورد نظر سیستم آموزشی (درسی)تحقق یافته اند و یا در حال تحقق یافتن و ما را مطمئن میسازد که به چه اندازه به اهداف دانشی و نگرشی درس مورد نظر رسیده ایم که از طریق مشاهده، آموزش کتبی و یا جدول معیاری نمرات صورت می پذیرد.

# اهمیت درس

در زنده گی روزمره شاگردان متن خوانی درس، مهارتها و تک مهارتها (مهارتهای خورد و کوچک از یک روش تدریس) چقدر کار برد عینی و عملی دارد و رشد فردی و روابط اجتماعی شاگردان به کدام مقیاس پیشرفت به دست می آید مورد ارزیابی قرار می گیرد.

معلم محترم می تواند ارزش و نتیجه حاصل هر درس را از طریق مشاهده و تغییرات در رفتار، سلوک، طرز برخورد و ارتباط شاگرد با شاگرد دیگر کشف و سنجش نماید و خود را متیقن بسازد.

# کار خانه گی

از اینکه شاگرد بیشتر اوقات خود را در فامیل با اعضای خانواده می گذراند بنا بر آن کار خانه گی که در حقیقت پیما یشگر اهداف درس و جزء لا ینفک یاد گیری و یاد دهی است موافق توانمندی شاگردان به شیوهٔ بسیار ساده داده شود و شاگردان تشویق به اجرای آن در اوقات فراغت به کمک دوستان، اولیا و اعضای خانواده می شوند.



# اصول یا روشهای تدریس

این یک حقیقت مسلم است که انسانها هر کاری راکه انجام می دهند باید اصول آنرا بدانند هر گاه اصول آنرا ندانند از اجرای آن نتیجهٔ مثبت گرفته نمی توانند اصول جمع اصل و به معنای اساس و بنیاد است و در تعلیم و تربیه عبارت از یک سلسله مقررات و روشهای منظم است که استاد در تدریس یک موضوع از آن کار می گیرد و در نتیجه وی را به هدف تدریس می رساند.

به هر اندازه که معلم به روشهای بیشتر آشنا باشد محتوا و مواد دلخواه خویش را با در نظر داشت شرایط زمانی و مکانی در اختیار شاگردان قرار میدهد و هیچ شاگرد در جریان تدریس، غیر فعال نبوده و تدریس استاد دلپذیر می شود. قدریس: عبارت از آن سلسله فعالیتهای منظم تعمیری است که معلم و شاگرد هر دو را به هدف تدریس می رساند و این اصول تدریس را میتود تدریس و یا روش تدریس نیز می گویند.

# میتود یا روش تدریس

برای انجام یک کار طی نمودن مراحل لازم را میتود می گویند و یا روش یا میتود راه منظم و با قاعده و منطقی برای ارائهٔ درس است پس معلوم شد که آن فعالیتهای لازم که معلم به کمک آن از طریق آسان در وقت کم مطلب را به شاگردان آموزش بدهد میتود است.

اصول تدریس اقسام زیاد دارد؛ مانند: لکچر، خطابه، مشق و تمرین، سؤال و جواب، نمایش، مسابقه اجرای نقش، کار گروهی، سیر علمی، مناقشه و مذاکره، روش انفرادی، مطالعه و غیره. ما صرف آن روشهای که در این رهنما از آن استفاده نموده ایم به شما معرفی مینماییم.

# روش کار گروهی

شاگردان یک صنف به چند گروه تقسیم شوند هر گروه بالای یک موضوع که از طرف معلم برایشان داده می شود به طور مشترک کار و فعالیت مینمایند نظریات و افکار خود را باهم یکجا و شریک نموده به خاطر یاد گرفتن یک موضوع از یکدیگر می پرسند.

بحث و مناقشه صورت می گیرد در این روش معلم حیثیت رهنما و مشاهد را داشته هر گاه درگروهها مشکل پیدا شود به سؤالهای شان جواب می دهد (تجارب ثابت ساخته که از آموزش انفرادی آموزش گروهی موثر تر است)

نکات عمده که معلم باید در وقت اجرای کار گروهی در نظر داشته باشد قرار ذیل است:

۱\_ بهتر است اعضای گروه ۳\_۶ نفر باشد و گروه ها نام گذاری گردند.

۲\_ هدایت کار گروهی باید خوب و واضح باشد.

۳\_در صورت امکان در کار گروهی شاگردان به شکل دایروی تنظیم شوند.

۴\_در بین گروهها باید فاصله موجود باشد تا معلم به خوبی گشت و گذار کرده بتواند.

۵\_ معلم گروه ها را بررسی و نظارت نموده و سؤالهای آنها را جواب می دهد.

ع\_ در کار گروهی باید به شاگردان موضوعی داده شود که قدرت اجرای آنرا داشته باشند.

- ۷\_در کارگروهی بعدی باید شاگردان تغییر و تبدیل شوند.
  - ۸\_ در کار گروهی وقت تعیین شود.
  - ۹\_ در آخر کار گروهی نتیجهٔ آن اعلان میشود.
- ۲\_ روش اجرای نقش: شاگردان سهم می گیرند و آن موضوع خوانده شدهٔ درس که قابل تمثیل باشد به شکل صحنه حقیقی تمثیل مینمایند.

# نکات عمده که در روش اجرای نقش باید در نظر گرفته شود

- ۱\_از این روش وقتی استفاده گردد که مردم آنرا بد نبینند.
- ۲\_ مواردی که برای اجرای نقش ضرورت است باید قبلاً تهیه شود.
- ٣\_ معلم باید در مورد اجرای نقش شاگردان موقف تسهیل گر و یک رهنما را داشته باشد.
  - ۴\_ در وقت اجرای نقش معلم باید کنترول صنف را مد نظر داشته باشد.
- ۵\_ در روش اجرای نقش باید برای شاگردان هدایات واضح داده شود که کدام شاگرد در کدام نقش، چه کارها را، چه وقت انجام دهد.
  - ع\_ در روش اجرای نقش، باید شاگردانی انتخاب شوند که قدرت اجرای آنرا داشته باشند.
    - ٧\_ اجرای نقش در همان نقطهٔ صنف اجرا شود که تمام شاگردان دیده بتوانند.

## ترتيب روش سؤال وجواب

- در این روش موضوع درس به قسمتهای کوچک تقسیم گردیده و از هر قسمت آن سؤالات طرح می شود نکات عمده یی که در این روش باید در نظر گرفته شود قرار ذیل است:
  - 1\_معلم باید طوری بپرسد که شاگرد مفهوم پرسش را بداند.
  - ٢\_ وقتيكه يك شاگرد سؤال مينمايد معلم بايد سؤال اين شاگرد را به شاگرد ديگر راجع سازد تا او جواب بدهد.
    - ٣\_ به شاگردان موقع داده شود تا از یکدیگر سؤال نمایند.
    - ۴\_در وقت سؤال و جواب باید معلم از موضوع خارج نشود.
    - ۵\_در روش سؤال و جواب به اکثریت شاگردان سهم داده شود.
- ع\_ شاگردی که همیشه میخواهد سؤال را جواب بگوید و چانس جواب دادن شاگردان دیگر را از بین میبرد باید کنترول شود.
  - ۷\_باید وقت در نظر گرفته شود.
  - $\Lambda_{-}$  شاگردیکه در سؤال و جواب سهم نمی گیرد در سؤال و جواب شامل ساخته شود.
    - ٩\_ معلم باید شاگرد را در صورت ارائهٔ جواب غلط تهدید نکند.
    - ١٠\_ معلم بايد شاگرد را در صورت ارائهٔ جواب صحيح تشويق نمايد.



# ٤\_ ترتیب روش مسابقه

مسابقه یکی از روشهای اصول تدریس میباشد، در این روش رقابت مثبت بین شاگردان ایجاد شده و یک گروه از شاگردان کوشش مینمایند از گروه دیگر مسابقه را ببرند، در این روش شاگردان زیاد فعال بوده و مرکز فعالیت قرار میگیرند. در این اصول (روش) شاگردان به دو گروه یا بیشتر از آن نظر به لزوم دید تقسیم میشوند و از هر گروه به سویههای مساوی به تعداد شاگردان انتخاب میشوند و از این روش در صنوف ابتدایی و ثانوی میتوان کار گرفت.

نکاتی که در روش مسابقه باید در نظر گرفته شود، قرار ذیل است:

1\_ هدایت مسابقه باید واضح باشد.

۲\_ در وقت مسابقه صنف باید کنترول شود.

٣\_ در توزيع نمرات عدالت مراعات شود.

۴\_ سؤالات مسابقه باید از آسان تا مشکل ترتیب گردیده، و از هر گروه مساویانه پرسش صورت گیرد.

۵\_ در روش مسابقه یک شاگرد از شاگرد دیگر سؤال می کند و اگر شاگرد سؤال کرده نتواند معلم خود سؤال طرح کند

٤\_ در اخير بايد نتيجهٔ مسابقه اعلان شود.

# ۱\_ روش مباحثه و گفت و گو

درین نوع روش معلم سؤالات تفکر بر انگیز را ارائه مینماید و فرصت و مناقشه را برای شاگردان میدهد، بعد جوابهای صحیح را از بین آن انتخاب نموده، و آنرا در روی تخته مینویسد، به همینطور تا که همه عناصر موضوع به پایه اکمال رسد و در اخیر جمع بندی مینماید و ارتباط بین افکاری که همراه شاگردان به توافق رسیده باشند با استدلال از آیات، احادیث، سیرت، دلایل فقهی و اقوال و اعمال سلف صالح باشد به سهم گیری شاگردان و برای اینکه تا منابع شریعت سر چشمههای اساسی برای اندیشیدن و استدلال باشد استفاده می گردد.

# ٢\_ شيوة حل مسأله

درین شیوه از طرح کردن یک شکل و یا یک پرسشی که مربوط به زنده گی روزمره است کار گرفته می شود تا توجه شاگردان را جلب نموده و آنان را به کاوش وا داشته تا راه رسیدن به حل مشکل و یا پرسشی را در یابند.

با به کارگیری این شیوه توا نایی شاگردان در اندیشیدن و جستجو افزایش یافته و مهارت به کار گیری منابع، مراجع و تنظیم معلومات پدید می آید؛ زیرا احکام و دساتیر اسلامی رابطه مستحکمی با زنده گی روزمره شاگردان داشته و به قضایای زنده گی و مشکلات آنان ارتباط دارد و به کار گیری این اسلوب که شاگردان توانایی سهم گیری فعال در درس را به دست می آورد و شاگردان را به درک حکمت شریعت کمک می نماید درک شریعتی که روابط انسانها را نظم بخشیده و مصلحتهای آنان را بهتر بر آورده می سازد و رابطه شاگرد را با خداوند بزرگ محکم و عمیق ترمی سازد.

# ٣\_ شيوهٔ تحليل(تجزيه) مفاهيم

در این روش محدود ساختن درس که دارای مفاهیم باشد و استوار با مثالها را ارائه نماید و این کار با به کار گیری یکی یا بیشتر از استراتیژیهای این اسلوب تدریس انجام می پذیرد مثلاً:



- \_ مثالهای مثبت و منفی، تعریف، فشرده خصایص.
  - \_ تعریف مفهوم، مثالهای مثبت و مثالهای منفی.
    - \_ مثالهای مثبت و منفی، تعریف مفهوم.

استخدام چنین روش در تدریس تربیه اسلامی کمک نموده و برای شناختن بیشتر و ترسیخ آن در ذهن شاگردان صورت می گیرد و شاگردان را به فهمیدن حقایق اسلامی به صورت واضح دور از شبهه و فهم نادرست قادر میسازد.

# ٤\_شيوه قصه و حكايت

معلم جهت تدریس تاریخ و واقعیات از اسلوب قصه استفاده مینماید، اساسات قصه را مراعات نموده تا مورد د لچسپی و علا قمندی شاگردان قرار گیرد، و چیزهایی که شیوه قصه در پی دارد مثل تحلیل و نتیجه گیری از حکمتهای که در آن نهفته است مراعات گردد، و کوتاه ساختن قصه، و واضح نمودن اندرزهای که در آن موجود میباشد، چنین روش معمولا برای خورد سالان و بزرگ سالان بکار برده میشود، و همچنان از روش قصه جهت تدریس سیرهٔالنبی و اخلاق بیشتر استفاده می شود.

در اسلوب قصه نکات ذیل باید در نظر گرفته شود:

- \_ كوتاه بوده و قبل از ختم ساعت درسى تمام شود.
- \_ در اسلوب قصه فهم شاگردان مد نظر گرفته شود.
  - \_ مورد علاقه و دلچسپی شاگردان قرار گیرد.

# ٥\_ شيوه نمايش

در ین شیوه معلم موقف برخی از موضوعات درس رابه نوعی تحریر در میآورد، بعد برای هر شاگرد نقشی را ایفا مینماید، آنرا به طور فعال و موثر بازی نموده تاکه تأثیر آن در ذهن شاگردان باقی بماند.

برای بر آوردن این هدف می توانیم از نمایش های شنیدنی و یا دیدنی مثل رادیو ویدیو استفاده نماییم.

لازم است تا در شیوه تمثیل از انبیاء کرام علیهم السلام و کبار صحابه (رضی الله عنهم) جداً خود داری نموده تا که خدای نخواسته به شخصیت آنها صدمه وارد نشود.

# ٦\_ شيوه لكچر

معلم زمانی این شیوه را بکار میبرد که قبلاً برای شاگردان مفاهیم مهم را ارائه کرده باشد، و خود را مطمئن سازد تاچه حد معلومات و مفاهیم در اذهان شاگردان جاگزین گردیده است قابل تذکر میباشد که در این شیوه معلم ازا اطالت و دراز ساختن بیش از حد موضوع پرهیز نماید تا سبب خستگی و پراگنده گی اذهان شاگردان نگردیده و همچنان سخنهای استاد در بر گیرنده سؤالاتی باشد تا باعث جلب توجه شاگردان گردد و هم زمان ایشان بتوانند سهم فعال در آموزش گرفته، تا اسلوب سخنرانی و خطابه نیز در آن تحقق یابد.

# ٧\_ شيوه مشق و تمرين (تكرار)

از این شیوه در تدریس قرآن کریم، احادیث و متنهای که از شاگردان دقیق خوانی آن مطالبه و مقصود میباشد کارگرفته می شود، شاگرد قرائت و نطق کلمات و متنها را با تطبیق احکام تجوید می شنواند.



در آموزش تلاوت برای صنوف ابتدایی به خصوص برا ی حفظ سورهها و احادیث توسط شاگردان، معلم نا گزیر از این شیوه کار گیرد.

به گونه ای که استاد یک آیه و یا یک جزء آن را میخواند و شاگردان در گروهها و دستهها با آن تکرار مینمایند، چنانکه کلمات دشوار و عباراتی که به توضیح بیشتر نیاز دارد جدا گانه تکرار مینمایند.

#### تمرين عملي

تمرین عملی در به دست آمدن مهارتهای عملی در موضوعاتی که به عمل نیازمند است آشکار می گردد، مانند نماز، وضو، تیمم و مهارت کامل تلاوت، و مهارتهای تحقیق و به کار گیری مراجع ورسم نقشهها و خواندن آنها درین شیوه شاگردان آنچه را قابل تطبیق است در داخل و یا خارج از صنف زیر نظر معلم و به رهنمایی که از فهم خود شاگرد با شد عملی مینماید.

# ٨\_ شيوه جستجو و كشف

درین شیوه شاگرد مکلف به مراجعه و مصادر و منابع علمی، منابع مضمون درسی و موظف به در یافت معلومات ضروری و تعمق در آیات قرآن کریم، کتب تفسیر، باز دید از اماکن و مراکز تخصصی و استفاده از نشریات و روز نامه ها، می گردد. درین شیوه نقش شاگردان بحث و اکتشاف و جمع آوری معلومات است، سپس منظم نمودن آنها و تقدیم نمودن و مناقشه آنها با شاگردان و تهیه خلاصه آنچه مناقشه شده برروی تخته است، تا خلاصه کار شاگرد برای دیگر شاگردان سرمشق قرار گیرد، سپس برای معلم که شیوههای یاد شده را بکار می بندد مناسب است تا موارد آتی را مد نظر داشته باشد.

\_ مقدمه درس را آماده نموده و اذهان شاگردان را به وسیله یکی از شیوههای یاد شده آماده سازد، مانند بر انگیختن به اشکال، و یا طرح سؤال، خوانش قصه جالب، نمایش تصویر یا تکرار درس گذشته و یاچیزهای دیگری که در اسلوب مقدمه و وسایل آن توضیح داده شده است.

\_عقيده اسلامي مبدأ و سر چشمه همه موضوعات مربوط به تعليمات اسلامي باشد.

\_ شاگردان را تشویق به سهم گیری فعال در جریان استفاده از شیوههای یاد شده نماید، و تا آنجا که ممکن است خود آموزی را در آنان تقویت کند.

\_ در هنگام استفاده از شیوههای تدریس تنوع را به کار برده تا اهداف مد نظر بر آورده شده و تفاوتهای فردی که در میان افراد صنف است در نظر داشته باشد، بنا برین، تدریس خود را با بکار گیری شیوه گفت و گو، داستان، تمثیل، جستجو، تحلیل مفاهیم، و تمرین عملی متنوع نماید، تا کفایت خوبی در تدریس از خود بروز داده و مشارکت وسیع شاگردان را جذب نماید، بدیهی است که باید از تدریس ملالت آور و استفاده از یک روش تدریس دراز مدت اجتناب گردد.

\_ معلم باید بیشتر کوشش نماید تا شواهد را از قرآن کریم با توجه به سطح دانش و تواناییهای عقلی و علمی آنان انتخاب نماید.

در اخیر توجه استادان گرامی را روی چند اصل آتی خواهانیم تا باشد که با رعایت آن اثر بیشتر در سلوک و ذهنیت شاگر دان، هویدا گردد:



۱\_ معلم محترم به رعایت هدایات و رهنماییهای این کتاب مکلف است و در عین حال از هر آنچه که در تدریس
 مفید واقع می گردد استفاده کند.

۲\_ از وجایب معلمین ماست که رهنما را قبلاً مطالعه نموده و برای ارائه درس آماده گی لازم بگیرند.

۳\_دا نشهای لازمی را عمیقاً مطالعه نموده محتویات آن را در صورت امکان به زبان ساده به شاگردان انتقال دهند.

4\_ معلم محترم حین ورود به صنف بعد از ادای سلام به تدریس آغاز نماید و با گفتن نام خدا و طهارت و در نظر داشت کسب ثواب، تعالی و ترقی وطن و اولاد وطن درس را به پیش ببرد.

۵\_ از اظهار سخنان اضافی خود داری نموده، حقایق علمی و شرعی را از شاگردان نپوشاند.

ع\_در صورت مواجه شدن به اغلاط طباعتی کتاب درسی و رهنمای معلم در تصحیح آن بکوشند.

در اخیر از خداوند بزرگ برای همه معلمان پسران و دختران وطن خویش توفیق مزید را خواهانیم.

با احترام مؤلفان کتاب رهنمای معلم صنف یازدهم

درس: اول

عنوان: کتابهای آسمانی

صفحه: ١

وقت: دو ساعت درسی

اهداف

#### شاگردان باید:

۱- دلایل اثبات ایمان به کتابهای آسمانی را بیان کرده بتو انند.

۲ - حکم ایمان به کتابهای آسمانی را بدانند.

۳- نیاز مردم به کتابهای آسمانی را درک کنند.

۴- طرز ایمان آوردن به کتابهای آسمانی را دانسته و به مردم رسانده بتوانند.

## دانش لازمي

جای شک نیست که زمین و آسمان هر دو از مخلوقات خداوند اند و این دو مخلوق عظیم تحت حکم پروردگار اداره میگردند از همین جاست که از بدو خلقت انسان هدایات و رهنمایی های اخلاقی و ارشادات دینی از آسمان به زمین فرو فرستاده شده است و بنا برآنست که طرز و اسلوب، فصاحت و بلاغت کلام آن از طرز اسلوب فصاحت و بلاغت کلام بشر فرق زیاد داشته. در حالیکه در صورت، صوت، حروف و بیان هیچ کدام تفاوت باکلام بشر ندارد و البته این بدان معنی است که انسانها به حقانیت عظمت و هدایت آن از جانب الله آگاه شده و طبق دستورات اعطا شده به آنها ایمان آورده عمل نمایند.

ناتوانی انسانها و نیازمندیهای ایشان به خداوند به جلت عظمته در راستای جسم و جان خود مقتضی آن است که خدواند کلی کتابها و صحایف را که شامل قوانین و راهها یی برای رسیدن انسان به کمال است در آنچه که در زنده گی دنیا و آخرت از او می طلبد نازل فرماید. میتوان گفت که کتابهای آسمانی در عین حال اسناد دست داشته برای تمام بشریت است که همچنان بعد از سپری شدن عمر نبی و پیامبر وقت جوابگوی و مبین احکام و هدایات خداوند بشریت است که وظیفه انبیاء دعوت مردم به سوی عبادت و پیروی از خداوند یگانه است؛ اگر کتاب از جانب پرورد گار به همراه نداشته باشد که قوانین زنده گی و راه هدایت را از آن انتباه بگیرد و به مردم ارائه نماید. تکذیب انبیاء و انکار از حقیقت رسالت برای مردم بسیار آسان می بود؛ بنا بر این نازل شدن کتابهای آسمانی استدلال منکرین را سست وضعیف جلوه میدهد نکار از یک کتاب آسمانی در حقیقت انکار از تمام کتب آسمانی است کسانیکه خود را پیروان تورات و یا انجیل می خوانند اما به قر آنکریم ایمان ندارند کافر محض اند و ادعای شان خلاف از ایمان حقیقی است.



# روش تدریس: سؤال و جواب، مباحثه، کار گروهی مواد ممد درسی: تخته، تباشیر، کتاب درسی....

| فعاليتها                                                                                       | وقت      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| بعد از ادای سلام و احوالپرسی و معرفی خود به شاگردان در بارهٔ اهمیت کتاب تعلیم وتربیهٔ اسلامی   | ۵دقیقه   |
| مختصراً صحبت نموده و بخشهای سه گانهٔ کتاب را به شاگردان معرفی کنید.                            |          |
| عنوان درس جدید را روی تخته بنویسید بعد شاگردان را متوجه کتابهای شان نموده نصوص درس را          |          |
| با آواز مناسب قرائت کنید. سپس برای شاگردان هدایت دهید تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند و خود   |          |
| در عین حال عناوین جانبی ذیل را در کنار تخته بنویسید:                                           |          |
| - تعریف کتاب                                                                                   |          |
| - دلایل اثبات کتابهای آسمانی                                                                   |          |
| - حکم ایمان به کتابهای آسمانی                                                                  |          |
| - ضرورت مردم به کتابهای آسمانی                                                                 |          |
| اگر سؤالی در مورد مطرح شد آنرا حل نموده با استفاده از عناوین جانبی، درس را برای شاگردان تشریح  |          |
| کنید و بالای عنوان سوم ترکیز بیشتر نمایید.                                                     | ۲۵دقیقه  |
| از چند شاگرد بخواهید تا هر کدام به نوبهٔ خود یک عنوان را توضیح و تشریح نماید.                  |          |
| آیهٔ ۱۳۶ سورهٔ بقره را روی تخته صنف نوشته کرده و ترجمه کنید و بعد از دو شاگرد بخواهید تا به    |          |
| کمک همدیگر ترجمهٔ آیه مبارکه را در زیرش بنویسند و همچنان از یک شاگرد بخواهید تا حدیث           |          |
| جبرئیل را با معنای آن روی تخته بنویسد و اگر به مشکلی مواجه میشود کمک کنید.                     |          |
| برای شاگردان چند دقیقه وقت دهید تا در مورد موضوعاتی که در داخل چوکات کتاب درسی گنجانیده        |          |
| شده است بین هم بحث کنند و خود متوجه نظریات شان باشید تا نظر و جواب اشتباه را اصلاح کنید.       |          |
| <b>ارزیابی</b> جهت اطمیان از یاد گیری درس شاگردان را توسط سؤالات کتاب درسی ارزیابی می کند.     |          |
| <b>خلاصه</b> درس در نکات ذیل خلاصه میشود:                                                      | ۱۰ دقیقه |
| - خداوند ﷺ در زمانهای مختلف به خاطر رهنمای بشر کتابهای را نازل کرده است.                       |          |
| - کتابهای آسمانی در حقیقت کلام خداوند تعالی اند که نسبت به تقاضای زمان به رسولان نازل شده است. |          |
| - کتاب آسمانی در حقیقت قانون مقدسی برای بشریت است تا با استفاده از رهنمودهای آن بشر            |          |
| زنده گی خود را عیار ساخته و دچار بد بختیهای دارین نشود                                         |          |
| - برای اثبات حقانیت کتب آسمانی نصوصی قرآنی و نبوی زیادی موجود است.                             |          |
| <b>ایمان آوردن به کتب آسمانی از جمله فرضیات به شمار میرود</b>                                  |          |
| - اصلاً مردم به کتب آسمانی ضرورت دارند؛ زیرا عقل انسان از درک حقایق به خصوص از اشیای           |          |
| غیبی عاجز و ناقص است.                                                                          |          |

درس: دوم

عنوان: وحي و الهام

صفحه: ٥

وقت: دو ساعت درسي

اهداف

# شاگردان باید:

۱- وحى رادر لغت و اصطلاح تعریف كرده بتوانند.

٢- دلايل وجود وحي را بيان نمايند.

٣- حكم ايمان به وحي و انواع آنرا گفته و به ديگران برسانند.

## دانش لازمي

وحی در لغت معنای متعددی را افاده می کند؛ مانند: اشاره، الهام، رسالت، کلام خفی، وسواس، امر، القاء و غیره. بر هر کدام این معناها دلیلی وجود دارد که چند آنرا در ذیل ذکر مینماییم: دلیلی نسبت به امر «واوحی ربک الی النحل» سوره النحل آیه ۶۸ ترجمه: و امر کرد پروردگار تو به زنبور.

دلیلی نسبت به وسواس: (وإن الشیاطین لیوحون الي اولیا ئهم) سوره انعام آیه ۱۲ ترجمه: و به تحقیق شیاطین وسوسه میکنند به دوستان شان. دلیلی نسبت به الهام: (واوحینا الي ام موسي) سورهٔ قصص آیه ۸ ترجمه: و ما الهام کردیم به مادر موسی.

علامه شبلی در کتاب خود (عقاید و کلام) می فرماید از اینکه وحی اعلام در خفاست بناءً الهام، خواب و القاء خیر در نفس انبیآء نیز مصدر وحی میباشد.

- وحى انواع و اقسام گوناگونى دارد كيه به ترتيب ذيل آنرا ذكر مىكنيم:

۱\_ رویاهای صادقانه است که آغاز بعثت و یا مقدمهٔ بعثت پیامبرﷺ نیز به آن بود.

۲\_ فرشتهٔ وحی بدون اینکه دیده شود در ذهن و دل آن حضرت شمطلبی را القاء می کرد چنانچه آنحضرت شفر فرمود روح القدس در دلم افگند که هیچ کس پیش از آن که روزی مقدر خویش را به آخر نرساند نخواهد مرد پس از خداوند بترسید و در طلب روزی شتاب نورزید.

۳- آن است که فرشته همچو ن مردی در برابر پیامبر ﷺ ظاهر میشد و با آنحضرت سخن می گفت.

۴\_ آن است که وحی با صدای همانند بانگ جرس (زنگ) در جان آنحضرت شطنین میانداخت و فرشته خود نا پدید میبود. این گونه وحی بالای آنحضرت شبسیار دشوار تمام میشد که حتی در روزهای سرد و خنک پیشانی مبارکش شان عرق میکرد و اگر بر مرکبی سوار میبود مرکبش به زمین زانو خم میکرد.

۵\_ آنکه پیامبر ﷺ فرشته را به صورت اصلی اش مشاهده میکرد ومیدید

۶\_ آنکه درشب معراج زمانی که آنحضرت ﷺ بر فراز آسمانها بود خداوند تعالی وجوب نماز و غیره را خود به آنحضرت و حی نمود.

٧\_ آنكه خداوند كريم بدون واسطه؛ چنانچه با حضرت موسى اللي سخن مي گفت با رسول خود سخن مي گفت. (١)

١ ـ الرحيق المختوم صفحه ٩٤



# روش تدریس: سؤال و جواب، مباحثه و گفتگو، تشریحی و توضیحی.... مواد ممد درسی: تخته، تباشیر، کتاب درسی....

| فعاليتها                                                                                                       | وقت     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| _<br>_بعد از موضوعات مقدماتی درس گذشته را با طرح چند سؤال ارزیابی می کند؛ طور مثال:                            | ۵ دقیقه |
| - حکم ایمان داشتن به کتب آسمانی چیست؟<br>- حکم ایمان داشتن به کتب آسمانی چیست؟                                 |         |
| <i>– کی می</i> تواند کتاب آسمانی را تعریف نماید؟                                                               |         |
| <ul> <li>کی می تواند ضرورت بشر را نسبت به کتاب آسمانی توضیح نماید؟</li> </ul>                                  |         |
| بعد از شنیدن جوابها از یک شاگرد بخواهید تا عنوان درس جدید را روی تخته بنویسد                                   |         |
| توجه شاگردان را به کتابهای شان معطوف داشته نصوص درس را با آواز مناسب قرائت میکند و بعد                         |         |
| قرائت از یک شاگرد خوش خط میخواهد تا آیات ۱۶۳– ۱۶۴ سورهٔ مبارکه النساء را روی تخته بنویسد                       |         |
| سپس آیات را از روی تخته ترجمه نموده معنای بعضی از کلمات را بنویسید.                                            |         |
| برای شاگردان هدایت دهید تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند و خود در عین حال عناوین جانبی ذیل را                  |         |
| در کنار تخته بنویسید:                                                                                          | ۲۵دقیقه |
| - تعریف وحی - دلیل ثبوت وحی - دلیل عقلی- حکم ایمان به وحی - انواع وحی                                          |         |
| معلم محترم با استفاده از عناوین جانبی درس را تشریح نموده و بالای هر یک از عنوانها ترکیز بیشتر میکند.           |         |
| بعد از چند شاگرد بخواهد تا هر کدام به نوبهٔ خود یک عنوان را برای دیگران تشریح کند.                             |         |
| شاگردان را به دو دسته تقسیم کرده برای شان چند دقیقه وقت دهید تا در مورد درس از همدیگر سؤال                     |         |
| نمایند و خود جوابها درست و اشتباه را جهت تشویق و اصلاح نزد خود یاد داشت کنید.                                  |         |
| دو آیهٔ سورهٔ نجم را روی تخته بنویسید و بعد از دو شاگرد بخواهید تا هر کدام یکی آنرا در مقابل تخته ترجمه نماید. |         |
| <b>ارزیابی</b> شاگردان توسط سؤالات کتاب درسی ارزیابی کنید.                                                     | ۱۰دقیقه |
| <b>خلاصه</b> این درس در نکات ذیل خلاصه میشود:                                                                  |         |
| - وحی در لغت به معانی زیادی استعمال شده است؛ اما در اصطلاح علم عقاید عبارت از سخن گفتن                         |         |
| خداوند ﷺ با پيامبر است.                                                                                        |         |
| - حضرت محمدﷺ نخستین انسانی نیست که با مردم از وحی سخن گفته باشد بلکه پیامبران زیادی از                         |         |
| نوح الگین الی آنحضرت ﷺ از طریق وحی مردم را آگاه ساخته اند.                                                     |         |
| - کسی که به وجود خداوند متعال ایمان دارد هیچ گاه از حقانیت وحی منکر نمیشود.                                    |         |
| - ایمان به و حی فرض است.                                                                                       |         |
| اقسام وحی: خوابهای صادقانه پیامبران نیز نوعی از وحی میباشد مثلیکه خداوند در خواب به حضرت                       |         |
| ابراهيم الطِّيِّلاً وحي فرمود؛ اينكه فرزندش را ذبح كند.                                                        |         |

درس: سوم

عنوان: ایمان به انبیاء و رسولان

صفحه: ۸

وقت: دو ساعت درسي

اهداف

شاگردان باید:

۱- معنای لغوی نبی و رسول را تعریف کرده بتوانند.

۲- فرق نبي و رسول را بفهمند.

۳- دلایل و جوب ایمان به انبیاء را درک کرده بتوانند.

# دانش لازمي

به هر مسلمان لازم است که مراتب، درجات، طرز و طریقهٔ ایمان آوردن به اشیاء مؤمن به را بداند.

به انبياء و رُسل آن صفاتيكه مناسب شأن خداوند است نسبت ندهند و هكذا به ملايكه عظام صفاتي را كه مربوط انبياء است نسبت ندهند ايمان به تمامي انبياء و رُسل و تصديق اخبار ايشان و اطاعت از اوامر ايشان براي هر مسلمان فرض است؛ زيرا قرآنكريم ميفرمايد: «قُولُوا آمَنًا بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُوتِي مُوسَى وَعِيسَى وَمَا أُوتِي النَّبِيونَ مِنْ رَبِّهِمْ لَا نُفَرِقُ بَينَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ» سورة بقره آيه (۱۳۶)

و همچنان فرموده است: «كُلِّ آمَنَ باللَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِّقِ بَينَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ» سوره بقره آيه (٢٨٥)

و هكذا است: «وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يفَرِّقُوا بَينَ أَحَدٍ مِنْهُمْ أُولَئِكَ سَوْفَ يوتِيهِمْ أُجُورَهُمْ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَجِّيمًا» سوره نساء آبه (۱۵۲)

بنا بر هدایات فوق که از جانب الله علله در مورد ایمان به انبیاء صدور یافته است تکذیب یک و یا تمام انبیاء (علیهم السلام) و عدم ایمان دا شتن به یکی از ایشان کفر پنداشته شده است زیرا همه انبیاء در احترام و بزرگی مشترک اند؛ لذا جمیع علمای اسلام متفق بر این اند شخصی که تکذیب نبوت یک نبی رانماید کافر میشود و یا یکی از انبیاء را دشنام دهد، و یا عیبی بر او وارد نماید و این شخص واجب القتل است؛ بنا بر حکمی که قرآنکریم در مورد دارد و میفرماید: «إِنَّ الَّذِینَ یکْفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَیوِیدُونَ أَنْ یَفَرِّقُوا بَینَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَیقُولُونَ نُومِنُ بِبَعْضٍ وَنکْفُرُ بِبَعْضٍ وَیوِیدُونَ أَنْ یَتَخِذُوا بَینَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَیقُولُونَ نُومِنُ بِبَعْضٍ وَنکْفُرُ بِبَعْضٍ وَیوِیدُونَ أَنْ یتَخِذُوا بَینَ اللَّهِ مَهینًا» سورهٔ نساء آیه ۱۵۰

ترجمه: کسانی که به خدا و پیامبرانش کفر می ورزند و می خواهند میان خدا و پیامبران او جدایی اندازند و می گویند ما به بعضی ایمان داریم و بعضی را انکار می کنیم و می خواهند میان این دو راهی برای خود اختیار کنند آنان در حقیقت کافرند و ما برای کافران عذابی خفت بار آماده کرده ایم.

# روش تدریس: سؤال و جواب ـ بحث ـ تشریحی و گروهی مواد ممد درسی...

|                                                                                                    | _       |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| فعالیتها                                                                                           | وقت     |
| بعد از موضوعات مقدماتی، درس گذشته را باطرح سؤالات ذیل ارزیابی می کند:                              | ۵دقیقه  |
| – کی می تواند و حی را در لغت و اصطلاح تعریف کند؟                                                   |         |
| - كى مىتواند حكم ايمان به وحى را بيان نمايد؟                                                       |         |
| - کی می تواند انواع و حی را توضیح کند؟                                                             |         |
| بعد از شنیدن جوابها از یک شاگرد بخواهید تا عنوان درس جدید را روی تخته بنویسد                       |         |
| توجه شاگردان را به کتاب شان معطوف داشته؛ تنها نصوص درس را با آواز مناسب میخواند و بعد از یک        |         |
| شاگرد بخواهید تا متن درس رابخواند.                                                                 |         |
| از دو شاگرد بخواهید تا یکی عناوین جانبی ذیل را از روی کتاب بخواند و دیگرش آنها را بنویسد           |         |
| – فرق بین نبی و رسول                                                                               | ۲۵دقیقه |
| – تعداد انبيآء                                                                                     |         |
| -دلایل اثبات ایمان به پیامبران                                                                     |         |
| - نبوت یک عطیه الهی است                                                                            |         |
| – تفصیل ایمان به انبیاء و رسولان                                                                   |         |
| با استفاده از عناوین جانبی درس را تشریح نموده و ترجمه نصوص را طور شفایی بیان میکند.                |         |
| از چند شاگرد بخواهید تا هر کدام به نوبهٔ خود یک عنوان درس را شرح کند.                              |         |
| معلم محترم برای شاگردان چند دقیقه وقت بدهید تا درمورد درس از همدیگر سؤال نموده و بین هم بحث        |         |
| کنند وخود متوجه جوابها و نظریات ایشان باشید؛ اگر کدام مشکلی ایجاد شده بود آنرا حل میکند.           |         |
| ا <b>رزیابی</b> با استفاده از سؤالات کتاب درسی شاگردان را ارزیابی می کند.                          |         |
| <b>خلاصه</b> این درس در نکات ذیل خلاصه میشود:                                                      | ۱۰دقیقه |
| – نبی واژهٔ عربی بوده که از نبأ گرفته شده و نبأ به خبر گفته میشود ودر اصطلاح علم عقاید نبی به شخصی |         |
| گفته میشود که از طرف الله ﷺ برایش و حی شده باشد.                                                   |         |
| – رسول به شخصی گفته میشود که اللهﷺ برای رساندن احکامش به بنده گان او را با همراه شریعت جدید        |         |
| فرستاده باشد.                                                                                      |         |
| ۳- فرق بین رسول و نبی این است که برای هر رسول نبی گفته میشود؛ اما برای هر نبی رسول گفته نمیشود.    |         |
| - تعداد انبياءعليهم السلام زياد است؛ اما در قرآنكريم صرف نام ٢٥ تن ايشان ذكرشده است.               |         |
| ۵- ایمان به همه انبیاء و رسولان فرض و از ارکان عقیده اسلامی میباشد.                                |         |
| ۶- نبوت یک عطیه الهی است و به هر کس که او بخواهد میدهد                                             |         |

درس: چهارم (بخش اول و دوم)

عنوان: صفات انبياء و رسولان

صفحه: ۱۳

وقت: دو ساعت درسی

اهداف

شاگردان باید:

۱- دلایل بشر بودن پیامبران را بدانند.

۲- دلایل صفت تبلیغ را بیان نمایند.

٣- دلايل صفت ذكاوت انبيا را دانسته و اهميت آنرا به ديگران بگويند.

## دانش لازمي

خداوند گل انبیاء و رسل را کفایت عالی برای قیادت و هدایت مردم اعطا و عنایت فرموده است و از همین جهت است که خداوند گروه انبیاء را به صفاتی متمایز گردانیده است که در آن جمیع خصلتهای نیکو و پسندیده بوده و از جمیع عیوب و نواقص که منافی شأن ایشان است بری و پاک اند که ما در اینجا به بیان یکی از صفات انبیا به طور خلص و فشرده اکتفا میکنیم.

#### ۱ - عصمت

عصمت که لغتاً نگهداری راگویند و در شأن انبیاء این نگهداری لطف خداوند است که ایشان انجام کار خیر را نموده و از انجام کار شر و بد خود داری مینمایند این هم یکی از الطاف بی پایان خداوند یست که تمام انبیاء از ارتکاب گناهان صغیره و کبیره در عصمت اند؛ اگر چنین نمی بود آنچه را که از جانب الله الله اللاغ میکردند همه زیر سؤال قرار میگرفت.

گناهان کبیره آن گناهان راگویند که در شریعت مقدس اسلام بامرتکب شدن آن حد لازم میگردد و برای مرتکب آن و عدهٔ دوزخ و عقاب داده شده است؛ اما گناهان صغیره آن است که در دنیا برآن حد نبوده و در آخرت هم کدام وعید شدید برآن نیست.

بنا برآن جمهور علماء معتقد بر این اند که انبیاء علیهم السلام قبل از وحی و بعد از وحی معصوم اند. انبیاء النیخ از دروغ بیزاراند و راستی از صفات ممیزه ایشان است و در دعوای رسالت صادق اند، در آنچه از احکام شریعت به مردم از جانب الله علی است مأمور اند راستگواند در رساندن جمیع آنچه بیان میکنند از امور دنیا و آخرت (وَمَا ینطِقُ عَنِ اهْوَی إِنْ هُوَ إِلَّا وَحِي يوحَی) پس آنچه راکه در کتب از نسیان انبیاء و یا از آیات قرآنی چون(استغفر لذنبک) و امثالهم میخوانید و یا می شنوید و یا گفتار حضرت ابراهیم النیخ که در قرآن کریم چنین نقل گردیده است: «انی سقیم» و یا ضرب موسی علیه السلام قبطی را و یا خوردن آدم النیخ دانهٔ گندم راهمهٔ اینها نزد علماء توجیه و تحویل دارند که میتوان از کتب مزبور به دست آورد (۱).

ا - اصول الدين اسلامي دكتور قحطان



# روش تدریس: سؤال جواب ـ مناقشه و تشریحی مواد ممد درسی: تخت، تباشیر، کتاب درسی....

| فعاليتها                                                                                     | وقت     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| بعد از موضوعات مقدماتی، درس گذشته را با طرح چند سؤال ارزیابی می کند؛ طور مثال:               | ۵ دقیقه |
| - کی میتواتد فرق بین نبی و رسول را واضح سازد؟                                                |         |
| – کی می تواند بگوید نبوت چگونه حاصل میشود؟<br>- می تواند بگوید نبوت چگونه حاصل میشود؟        |         |
| - کی می تواند بگوید نام چند پیامبر در قرآنکریم ذکر شده است؟                                  |         |
| ـ بعد شنیدن جواب ها، عنوان درس جدید را نوشته کرده نصوص درس را با آواز مناسب میخواند          | ۲۵دقیقه |
| برای شاگردان هدایت میدهد تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند و خود در عین حال آیت سوره توبه و   |         |
| سوره کهف را با ترجمه شان روی تخته مینویسد.                                                   |         |
| بعد پیرامون این دو آیت بحث نموده نصوص دیگر را نیز قرائت نموده ترجمه می کند.                  |         |
| توجه شاگردان را به کتابهای شان معطوف داشته از یک شاگرد می بخواهید تا متن درس را از روی       |         |
| كتاب بخواند.                                                                                 |         |
| سپس برای دو شاگرد وظیفه میدهد تا یکی از عناوین جانبی ذیل را از روی کتاب خوانده و دیگرش آنها  |         |
| را در کنار تخته بنویسد:                                                                      |         |
| - بشر بودن رسول و نبي.                                                                       |         |
| – تبليغ                                                                                      |         |
| – فطانت                                                                                      |         |
| - پاک بودن از عیوب                                                                           |         |
| – تعریف عصمت                                                                                 |         |
| - عصمت انبياء از گناهان                                                                      |         |
| -دلايل عصمت                                                                                  |         |
| با استفاده از عناوین جانبی، درس را تشریح نموده در صورت امکان وقت بالای بعضی نکات ترکیز بیشتر |         |
| مىنمايد.                                                                                     |         |
| از چند شاگردی که نسبتاً در فعالیتها کمتر سهم میگیرند میخواهد تا هر کدام یک عنوان را به نوبهٔ |         |
| خود شرح کند                                                                                  |         |
| شاگردان را به دو بخش تقسیم نموده چند دقیقه برای شان وقت میدهد تا در مورد درس بین هم بحث      |         |
| نموده از یکدیگر سؤال نمایند در جریان این فعالیت نظم صنف را کنترول نموده جوابهای اشتباه و غلط |         |
| را جهت اصلاح نزد خود یاد داشت می کند.                                                        |         |
| چند کلمه قرآنی را از نصوص درس روی تخته نوشته و از بعضی شاگردان میخواهد تا نزد تخته آمده      |         |

| معنای آنهارا در زیرشان بنویسند و اگر برای شان مشکل بود آنها را همکاری می کند.                  |       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ارزیابی                                                                                        |       |
| جهت اطمینان از یادگیری درس شاگردان را توسط سؤالات کتاب درسی ارزیابی می کند.                    |       |
| خلاصه                                                                                          | 1.    |
| این درس در نکات ذیل خلاصه میشود:                                                               | دقيقه |
| - همه پيامبران عليهم السلام بشراند.                                                            |       |
| - پیامبران مامور اند که احکام الهی رابه مردم برسانند تا آنان به خوشبختی دنیا وآخرت نایل گردند. |       |
| - همه پیامبران علیهم السلام از فطانت خاصی برخوردار بودند                                       |       |
| - نظر به آیهٔ قرآنی همه انبیاء علیهم السلام از جنس مردان بودند.                                |       |
| - پيامبران عليهم السلام از تمام عيوب پاک بودند.                                                |       |
| - عصمت در لغت به معنای حفظ ونگهداری است ودر اصطلاح عقاید عبارت از آن لطف الهی است که           |       |
| انسان را از کارهای بد باز داشته وبه کارهای نیک تشویق می کند.                                   |       |
| - نزد امام ابو حنیفه (رح) پیامبران علیهم السلام از گناهان کبیره و صغیره معصوم اند.             |       |

درس: پنجم

عنوان: پيغمبران اولوالعزم

صفحه: ۱۸

وقت: دو ساعت درسي

اهداف

شاگردان باید:

۱ – عزم را تعریف کرده بتوانند

٢- فضيلت ييامبران اولوا لعزم رابيان كرده بتوانند.

٣- در بارهٔ فضيلت پيامبران اولو العزم يک حديث شريف گفته بتوانند.

۴- فضیلت پیامبران اولو العزم را در ک کرده و اهمیت آنرا به دیگران برسانند.

## دانش لازمي:

همه انبیاء علیهم السلام صاحبان عزم، عزت و منزلت اند؛ اما آنجه در آیهٔ هشتم سورهٔ احزاب خداوند بینیمبران را به گرفتن عهد مختص ساخته که علماء اینها را پیغمبران اولوالعزم میدانند که بنا بر توان، تحمل، ثبات، حوصله مندی و صبر ایشان و بنا بر تأثیر هدایت آنها در میان بشر است بنا ایشان به صفات اولوالعزم مشهور شده اند، طور مثال: می بینیم که نوح علیه السلام مدت «۹۵۰» سال باتحمل مشقت زیاد و طولانی کار دعوت را کنار نگذاشته این خود بیانگر حوصله مندی و صاحب عزم بودن وی است و البته این حوصله مندی و عزم و گرفتن عهد محکم از ایشان علامهٔ ممیزه و باعث امتیاز ایشان شده می تواند. حضرت ابراهیم اللی به خاطر مبارزه و شکستن بتها به مجازات سختی یعنی سوختن در آتش محکوم میشود؛ اما ایمان، توکل و صبر وی چنان بود که خداوند کریم آتش را برایش سرد سالم می گرداند. این ماجرا را خداوند منان در سورهٔ انبیاء آیه ۷۰ بیان نموده است و نیز حضرت موسی اللی در دعوت قوم ظالم و سرکش که حتی دعوای خدایی در زمین میکردند از خود کو تاهی نشان نداده بلکه با بسیار صبر و حوصله مندی و شجاعت کار دعوت قوم ظالم و لجوجی موظف شده بود که آن قوم جز ریختن خون پیامبران کاری نداشتند به طور نمونه حضرات عسی اللی به بایان رساند که نیز قرآن کریم شاهد ماجرا و مبارزات ایشان میباشد. و همچنان حضرت عیسی اللی به در کریا و یحیی علیهم السلام را به قتل رساندند و حتی مصمم بر این شدند که حضرت عیسی اللی را به قتل رساند؛ اما خداوند کریم وی را نزد خویش بر فراز آسمانها بلند میکند که موضوع (رفعت) در آیات ۱۵۷ و ۱۵۸ سوره النسآء خداوند کریم وی را نزد خویش بر فراز آسمانها بلند میکند که موضوع (رفعت) در آیات ۱۵۷ و ۱۵۸ سوره النسآء

رسول اکرم پس از مکلف شدن به وظیفهٔ رسالت تمام زنده گی اش را در راه تبلیغ دین سپری کرد و دروازه به دروازه می گشت و به جستجوی سیماها و دلها می پرداخت به امید اینکه دعوتش را بپذیرند؛ اما واکنش طرف مقابل نخست با بی اعتنایی و تحریم آغاز شد و سپس با استهزا و تمسخر ادامه یا فت و در مرحلهٔ بعد انواع و اقسام شکنجهها را



به خود گرفت. در مسیر را هش خار می انداختند، در هنگام نماز، شکمبه حیوان را بر سرش می گذاشتند و هر نوع توهین و تحقیر را در حقش روا می داشتند. رسول خدا با تمامی این اوصاف از پا ننشست و مأیوس نشد، چون هدف از آمدنش به این هستی همین وظیفه بود. بار بار نزد دشمنان قسم خورده اش رفت و پیام الهی را به آنان عرضه داشت اما آن سخت دلان نمی پذیرفتند و در مقابل رفتار غیر انسانی از خود نشان می دادند. از این سبب بود که رسول خدا تصمیم گرفت تا به سوی طائف رود و اهل آن را به اسلام فرا خواند(').

مردم طائف علی الرغم اینکه دعوت ایشان را نپذیرفتند پسران و غلامان خود را به سنگ زدن آن حضرت امر کردند و ایشان را به این روش ظالمانه و غیر انسانی از کوچه های طائف بیرون کردند؛ اما صبر و حوصله مندی رسول خدا بود که بر ایشان عذاب را نخواست و در این روش ظالمانه و غیر انسانی آنها باعث شد که پیغمبر آنجا را ترک کند عوض در حق شان دعای خیر کرد و فرمودند: (اللهم إهد قومی فاغم لا یعلمون) خداوندا! قوم من را هدایت کن؛ زیرا آنها نمی دانند. به همین ترتیب رسول خدا در زمان هجرت همواره در مقابل دشمن به خصوص در مقابل منافقین آن کسانیکه شب و روز در فکر قتل پیغمبر بودند جز صبر و شکیبایی چیزی دیگری از خود نشان ندادند.

قابل یاد آوری است اینکه همه پیامبران علیهم السلام در راستای دعوت و تبلیغ شان زحمات و مشکلات زیادی را متحمل شدند.

روش تدریس: سؤال و جواب ـ بحث ـ تشریحی و توضیحی

مواد ممد درسی: تخته، تباشیر، کتاب درسی....

| فعالیتها                                                                                       | وقت     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| بعد از فعالیتهای مقدماتی، درس گذشته را با طرح چند سؤال ارزیابی می کند؛ طور مثال:               | ۵ دقیقه |
| <i>– کی می تواند صفت عزم را تعریف کند؟</i>                                                     |         |
| <ul> <li>کی می تواند معنای لغوی و اصطلاحی عصمت را بیان کند؟</li> </ul>                         |         |
| بعد از استماع جواب ها، عنوان درس را توسط یک شاگرد روی تخته نوشته نموده نصوص درس را با          |         |
| آواز مناسب قرائت مي كند.                                                                       |         |
| برای شاگردان هدایت دهید تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند و خود در عین حال برخی نصوص را با      |         |
| معنای شان در کنار تخته مینویسد. اگر سؤال ایجاد شده بود آنرا حل نموده نصوص را از روی تخته بالای | ۲۵دقیقه |
| چند شاگرد خوانده معنا مي كند.                                                                  |         |
| از دو شاگرد میخواهد تا یکی ایشان عناوین جانبی ذیل را از روی کتاب خوانده و دیگر ایشان آنها را   |         |
| بنويسد:                                                                                        |         |
| – تعریف عزم                                                                                    |         |
| – تعداد پيغمبران اولوالعزم                                                                     |         |

<sup>ً -</sup> نور جاویدان صفحه ۹۶



- فضيلت پيغمبران اولوالعزم با استفاده از عناوین جانبی، درس را برای شاگردان تشریح نموده در مورد فضیلت حضرت رسول اکرم ﷺ تركيز بيشتر مينمايد. بعد از سه تن شاگردان مورد نظر بخواهد تا هر كدام يك عنوان جانبي را به نوبهٔ خود شرح كند. برای شاگردان چند دقیقه وقت دهید تا در مورد مفاهیم و محتوای درس با خود فکر کنند و آماده جواب دادن به سؤالات معلم باشند ١دقيقه ارزيايي جهت اطمیان خود از یاد گیری درس، شاگردان را توسط سؤالات کتاب درسی ارزیابی می کند. خلاصه ا ین درس در نکات ذیل خلاصه میشود: ـ همه پیامبران علیهم السلام باعزت و منزلت اند؛ اما خداوند متعال عزم و پایمردی برخی از پیامبران را ستوده است. - عزم به معنای صبر، ثبات و انجام دادن کاری به اراده قوی است. ـ تعداد پيامبران اولوالعزم پنج ميباشد. این پیامبران نسبت به همه پیامبران دیگر فضیلت دارند.

حضرت محمد گاست. ۵دقیقه کارخانه گی: شاگردان باید روایت ابوهریره (هه) را حفظ کنند و آن را با ترجمه اش در کتابچههای خود بنویسند.

نوح الطيخ، ابراهيم الطيخ، عيسى الطيخ، موسى الطيخ، و محمدﷺ مىبا شند و در ميان اين پنج تن بهترين شان



درس: ششم - هفتم

عنوان: معجزه، سحر - كرامت و استدراج

صفحه: ۲۱ – ۲۵

وقت: دو ساعت درسی

اهداف

# شاگردان باید:

۱- معجزه و سحر را تعریف کرده بتوانند.

۲- فرق معجزه و سحر را بدانند.

۳- انواع معجزه را بیان کنند.

۴- دلایل اثبات سحر و حکم آنرا دانسته و به دیگران انتقال داده بتوانند.

# دانش لازمي

سحر با معجزه پهلونزند دل خوش دار سامری کیست که دست از ید بیضاء ببرد

نبوت یک منصبی است که از طرف خداوند به کسی که اراده کرده اعطا نموده است و شرط نبوت معجزه نیست، انبیایی بودند که از آنها اعجاز صادر نشده؛ مانند: شیث، ادریس و شعیب الله ولی نبی بوده اند. گرچه این اندیشه به طور عموم در دنیا وجود داشته که در انبیا و اولیا امر خارق العاده وجود دارد از همین جاست که بعضی از گروها برای انبیای شان مرتبه ایزدی و خدایی را قایل گردیدند طوریکه نصرانی ها حضرت عیسی الله را پیکر جسمانی خداوند پنداشتند. و امتداد زمانه و ارتقای عقل از عروج این رتبه قدری کاست و در درجهٔ خرق عادت آنرا قرار داد؛ چنانچه و قتیکه جناب رسول الله به پیغمبری مبعوث گردیده و نبوت خویش را اظهار نمود کسانیکه خرق عادت را لازمهٔ نبوت می پنداشتند با کمال تعجب گفتند (لُولاً أُنزِلَ عَلَیهِ آیةٌ مِّن رَبِّه) یعنی برای این از طرف خدا پخ چرا معجزه نازل نگردیده و نیز کفار آن وقت میگفتند (چرا از جانب خدا نزد ما معجزه نیاورده است) و بعضی ها گفتند اگر معجزه نمی آورد باید حد اقل امتیازات داشته باشد و نیز گفتند «وقالوُا لَنْ نُومِنَ لَكَ حَقَّ تَفْجُرَ لَنَا مِنَ الْأَرْضِ ینْبُوعًا».

ترجمه: و گفتند به توایمان نخواهیم آورد تا برای ما از زمین چشمه خارج نگردانی و یا برای تو باغ از خرما و انگور نباشد که در زیر آن نهرها جاری گردد، یا فرود آری آسمانرا چنانکه گمان میکنی بر ما پاره پاره یا بیاوری خدا و فرشتگانرا رو بروی ما یا باشد ترا خانه از طلا یا بالا روی در آسمان و باور نداریم بالا رفتن ترا آنجا و فرود آوری بر ما نوشته که بخوانیم آنرا.

یکی از وظایف دین مبین اسلام مبارزه علیه خوش اعتقادی ها ست بنا بر این در این آیه هم این نکته ظاهر گردید که آنچه از توان بشریت بالاتر است در پیغمبری وجود ندارد از همین جاست که در بسا آیات خداوند به پیغمبرش هدایت می دهد که بگو که من نمی گویم خزائن خدا نزد من است و نه دانای غیب هستم حتی نفع و نقصان ذاتی من هم در اختیار من نیست؛ آنچه خدا بخواهد آن خواهد شد؛ اگر من غیب را می دانستم فایده زیادی برمی داشتم و گزندی به من نمی رسید من صرف بشارت دهنده و خوف دهنده بیش نیستم؛ منکرین خدا همیشه در طلب معجزه به سرمی بردند و



نبوت را موقوف بر معجزه می پنداشتند در حالیکه نبوت موقوف به معجزه نیست اما در اکثر حالات لازمه نبوت بوده است نکته یی جالبی که در اینجا قابل بررسی است اینست چیزهایی که کفار تقاضا میکردند ناممکن و محال نبود لیکن خداوند اظهار آنها اعراض نمود و غرض از آن صرف اظهار این موضوع بود که اگر چه همه اینها در اختیار و قدرت خداوند است، لیکن برای اثبات نبوت عرضه نمودن انها در حقیقت مردم را در همان خطای قدیم بازهم مبتلا نگه داشتن بود، عدم عرضه خرق عادت از این جهت نبود؛ که خداوند الله قادر بر آن نیست، لذا بر هر مسلمان لازم است که به انبیاء علیهم السلام بالخصوص بر رسول الله از راه ثبوت و بیان معجزات اونه؛ بلکه از راه هدایات و ارشادات او ایمان بیاورند.

گرچه معجزه دلیل برای ثبوت نبوت نزد اشاعره است؛ ولی آنها هم چنین ادعا ندارند که معجزه دلیل عقلی برای نبوت نه بلکه میگویند در وقت صدور معجزه مردم عادتا به آن یقین میکنند نه عقلاً، یعنی خداوند الله عادتاً راست بودن صاحب آنرا در دلهای مردم پیدا می کند. راغب اصفهانی میگوید دو نوع اشخاص طالب معجزه می باشند کسیکه توان فرق بین کلام خداوند و کلام انسانرا ندارد و یا کسیکه علاوه از این صفت عناد هم داشته باشد.

امام رازی اثبات نبوت را کمال قوت نظری و عملی میداند و میگوید از جمله دلایلی که دعوای ما را به اثبات می رساند یکی این است که خداوند علق قول کفار را نقل کرده است که (ای محمد ما به تو ایمان نخواهیم آورد تا اینکه تو از زمین برای ما چشمه جاری بسازی) و گفتارهای از این قبیل که در جواب آنها خداوند متعال فرمود معنای آن چنین است: بگو ای محمد (سبحان الله من صرف انسان و پیامبر خدا هستم) یعنی به پیامبری کسی موصوف است که او در قوت نظری و عملی کامل باشد علاوه از آن نقصان را به درجه کمال برساند. و این لازمه نبوت نیست که نبی قادر به این چیزهایی باشد که شما خواهان آن (معجزه) استید.

علاوه از امام رازی امام غزالی، ابن حزم،ابن رشد و شاه ولی الله ثبوت نبوت را از طریقه های مختلف دانسته اند و معجزه را هم یکی از طریقه های ثبوت نبوت می دانند.

تصدیق نبوت و تصدیق اقوال پیامبر تقاضای صحیح فطرت انسانی است، کسیکه تشنهٔ حق است و صاحب وجدان درست که میان راست و دروغ قدرت تمیز را داشته با شد در قلب او سخن راست به خودی خود جای می گیرد او وقتیکه تلقینات پیامبر را می شنود لجاجت را کنار گذاشته می پذیرد که این سخن حق است و از منبع حق سر چشمه گرفته است. مولانای روم آنرا چنین تشبیه نموده است:

برای کسی که تشنه آب است اگر گیلاس آب عرضه گردد ایا او چنین خواهد گفت: قبلاً ثابت نمایید که این آب است یانه؟

تشنه را چون بگویی توشتاب در قدح آب است بستان زود آب هیچ گوید تشنه کین دعواست رو از برم ای مدعی مهجورشو یا گواه و حجتی بنما که این جنس آب است و از آن ماءمعین



در چهره انبیاء نوری وجود داشت که دلها را فریفته آنان میساخت و اخلاق آنها طوری بودکه دلها را تسخیر میکردند و سخنان شان سامع را شفا می بخشید.

ارهاص معجزه، کرامت، سحر، استدارج همه اشیاء خارق العاده خوانده می شوند که ارهاص و معجزه از خصایص انبیاء و صدور کرامت از ولی از عطیه خداوندی به او بوده؛ خود به صدور آن علم ندارد تا خداوند گله او را به آن سرفراز نگرداند؛ اما سحر و استدراج که فعل بد کاران و کافران است که بنا بر آن خداوند بزرگ ایشانرا به عذاب دردناک گرفتار میگرداند.

و حقیقت سحر استخدام کردن شیطان است در تأثیر افگنی جادوگران با شیاطین قریب اند وقتیکه آدمی به شیاطین تقرب جوید شیاطین جنی به خدمت وی آماده می شوند و در جسم جادو شده تأثیر می افگنند بنا بر این ساحر هیچ وقت ساحر شده نمی تواند تا وقتیکه به شیاطین تقرب و نزدیکی نداشته باشد.

سحر از جمله گناهان کبیره است. و ساحران و کاهنانی هستند که به درجه کفر و ارتداد هم رسیده اند که جزای ایشان از جانب شرع سربریدن است.

سحر، غیب گوئی، فال بینی، طالع بینی، از طریق ستاره ها چیزی برای مردم چیدن، از طریق رمل و خطوط، پیشگوئی کردن، کلمات و الفاظ غیر مأنوس و ناشناخته را دمیدن وشف کردن در اسلام حرام قطعی است، بنا بر آن استادان گرامی در این مورد تفصیلات بیشتری به شاگردان عرضه بدارند.

روش تدریس: سؤال و جواب - تشریحی - مباحثه و گروهی.

مواد ممد درسي: كتاب شاگرد - قلم - كتابچه.

| فعاليتها                                                                                          | وقت     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| بعد از موضوعات مقدماتی باطرح سؤالات ذیل درس گذشته را ارزیابی کنید:                                | ۵دقیقه  |
| <ul> <li>کی عزم را تعریف کرده می تواند؟</li> </ul>                                                |         |
| <ul> <li>کی می تواند توضیح دهد که چرا به بعضی از پیامبران اولوالعزم گفته میشود؟</li> </ul>        |         |
| بعد از شنیدن جوابها عنوان درس جدید را نوشته نموده در مورد معجزه و سحر معلومات مختصری را           |         |
| طور شفاهی ایراد نمایید.                                                                           |         |
| به شاگردان هدایت میدهید تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند و خود در عین حال عناوین جانبی ذیل را     |         |
| در کنار تخته مینویسد:                                                                             | ۲۵دقیقه |
| – تعریف معجزه                                                                                     |         |
| – انواع معجزه                                                                                     |         |
| - حکم معجزه                                                                                       |         |
| – تعریف سحر                                                                                       |         |
| - فرق س <b>ح</b> ر و معجزه                                                                        |         |
| با استفاده از عناوین جانبی درس را با بسیار مهربانی برای شاگردان تشریح نموده و بعد اً از چند شاگرد |         |

میخواهد تا هر کدام نزد تخته آمده یک عنوان درس را برای دیگران شرح نمایند.

شاگردان را به دو دسته تقسیم نموده از ایشان میخواهد تا از همدیگر سؤال نمایند و خود در عین حال با بسیار فطانت جوابها درست و اشتباه را غرض اصلاح و تشویق نزد خود یاد داشت می کند.

۱۰ دقیقه ارزیابی توسط سؤالات کتاب درسی شاگردان را مورد ارزیابی قرار دهید.

خلاصه این درس در نکات ذیل خلاصه میشود:

- معجزه در لغت ناتوان و عاجز ساختن را گویند و در اصطلاح عبارت از کار و یا سخن عاجز کننده و خارق العاده است که خداوند متعال به قصد تایید نبی و یا رسول از او صادر می کند. معجزهٔ به دو نوع است: معجزه محسوس، معجزهٔ غیر محسوس.
  - ایمان داشتن به معجزات پیامبران فرض است.
- سحر در لغت به نیرنگ باریکی تغییر دادن شکل یک چیز گفته میشود و در اصطلاح عبارت از کار خارق العاده یمی که به کمک شیاطین از انفاس بد و خبیث صادر می شود.
- یاد دادن و یاد گرفتن سحر حرام است و اگر بر بنیاد عقیده کفری باشد یاد گیرندهٔ آن واجب القتل مىباشد.
- فرق عمده در بین معجزه و سحر این است که معجزه حقیقت یک چیز را تغییر میدهد و تبدیل می کند و سحر تنها شكل ظاهر ي را تغيير مي دهد.

درس: هشتم در دو ساعت درسی تدریس می شود.

عنوان: قضا و قدر

صفحه: ۲۷

وقت: دو ساعت درسي

**اهداف:** شاگردان باید:

۱- معنای قضا و قدر را بدانند.

۲- دلیل اثبات قضا و قدر را بگویند.

٣- همه چيز در لوح محفوظ نوشته شده است را به استناد آيات قرآنكريم درك كرده و اهميت آنرا به ديگران برسانند.

## دانش لازمي

انسان مسلمان به قضا و قدر، حکمت و ارادهٔ خداوند متعال ایمان دارد و به این باور است که هیچ چیزی در جهان هستی به وجود نمی آید و هیچ پدیده حتی کارهای اختیاری بنده گان جز بر اساس علم و تقدیر خداوند گرخ نمی دهد و او تعالی در قضاء و قدر و تصرف و تدبیر خود براساس (عدالت و حکمت) عمل می نماید و حکمتش تابعی است از اراده او هر چه را او بخواهد به وجود می آید و هر چه را که او اراده ننماید به وجود نمی آید و هیچ تحول و توانی جز در راستای خواست او کارساز نخواهد بود خداوند بزرگ خود در مورد چنین میفر ماید: (اِنا کُل شیءِ خَلقنه و بقدرِ) سوره قمر

پس قدر به معنای طرح و برنامه ریزی و معین نمودن مقدار مخلوقات و حجم حوادث است و قضاء به معنای اجرای آن بر اساس مقدار و اندازه در زمان و مکانهای مشخص شده میباشد.

بناءً هیچ رخداد در کاینات به وقوع نمی پیوندد یا برای شما پیش نمی آید؛ مگر آنکه پیش از آفرینش زمین و خود شما در کتاب (ثبت و ضبط) شده است و این کار برای خدا آسان است.

چه اشکالی دارد که خالق موجودات آن خدای که گنجینههای غیب و کلید آن در دست اوست که از جزئیات و کلیات همه آنچه در بر و بحر است علم کامل داشته باشد و هیچ چیزی برکسی رخ نمیدهد مگر آنکه او تعالی از آن باخبر است و هیچ دانه در تاریکیهای زمین نیست؛ مگر آنکه خداوند از او واقف است و در لوح محفوظ ضبط و ثبت است. سوره انعام آیه ۵۹

حضرت رسول خدا در مورد حدیثی را فرموده است:

عَن إبن عَباسِ قالَ كنتُ خَلفَ رَسُول الله ﷺ يوماً فقالَ ياغُلام إحفظ الله يحفظكَ إحفظ الله تجدهُ تُجاهِكَ وَإذا سَألت فاسألَ الله وَإذا أستَعنتَ فَاستَعِن بِاللهِ وَأَعلَم إن الامّة لوإجتَمَعَت عَلي أن ينفعُوكَ بِشئء لِمَ ينفعُوكَ إلاّ بِشَيءٍ قَد كَتَبَهُ الله لَك وَلوإجتَمَعُوا عَلَي أن ينفعُوكَ بِشئءٍ لَمْ ينفعُوكَ إلاّ بِشَيءٍ فَد كَتَبَهُ الله لَك وَلوإجتَمَعُوا عَلَي أن يضُروكَ بِشَيءٍ لَمْ يضُروكَ إلاّ بِشَيءٍ قَد كَتَبَهُ الله عَليكَ رُفِعَت الاقلامُ وَجَفّت الصُحف {رواه احمد والترمذي }

از حضرت ابن عباس روایت است که روزی من در عقب رسول الله سوار بر مرکب بودم. آنحضرت فرمود: ای پسر! حق خداوند تعالی را نگه دار و رعایت کن و طالب رضای آن ذات باش تا خداوند تعالی ترا نگه دارد. حق خداوند تعالی رانگه دار و مراقب باش که اورا پیش روی خود حاضر به نصرت و معاونت بیابی. و هرگاه چیزی را سؤال کردی از خداوند شخ سؤال کن و هرگاه یاری می جویی از خداوند شخ بجووبدان؛ اگر تمام مردم جمع شوند و



بخواهند که برای تواندکی نفع رسانند؛ نمیتوانند نفع رسانند؛ مگر به چیزی که آن را خداوند از برایت نوشته و تقدیر کرده باشد و اگر جمع شوند و اتفاق کنند به زیان رساندن تو به چیزی نمی توانند زیان رسانند ترا مگر به چیزی که آنرا خداوند کله برایت نوشته و تقدیر کرده است. قلمها برداشته شده و رنگ در کاغذها خشک شده (کنایه از اتمام تقدیر است)

پس بر ماست تا به قضا و قدر مطابق علم خداوندی یعنی چنان که علم خدا بر آن سرنوشت حکم کرده است ایمان داشته باشیم. و ایمان داشته باشیم که خداوند متعال باعلم ازلی و ابدی خود برهمه چیز عالم و دانا است و هم ایمان داشته باشیم که خداوند متعال انچه مقدر و سرنوشت است تا روز قیامت در لوح محفوظ نوشته است و خداوند آفرید گار همه چیز و حافظ و ناظر بر همه اشیاء است. خداوند برای بنده گان خود اختیار و قدرت اعطا نموده است تا با آن عمل خود را انجام دهند توجیه امر و نهی به بنده گان خود دلیل واضح اختیار ایشان است؛ زیرا اگر بنده گان اختیار و قدرت نمی داشتند و این قدرت نمی داشتند امر و نهی کردن به ایشان از جمله تکالیفی می بود که توانایی و انجام آنرا هم نمی داشتند و این امریست که حکمت خداوندی و رحمت او آنرا نمی پذیرد.

ستایش نیکو کار به خاطر احسان و نکوهش بد کار بنا بر عمل بد و جزای نیک و بد برای هر یک. اگر عمل و کردار هر یک از نیکو کار بی نتیجه و کیفر بد کار هر یک از نیکو کار و بد کار با اراده و اختیار شان انجام نمی شد در آنصورت مدح نیکو کار بی نتیجه و کیفر بد کار ظلم به شمار می آمد و خداوند بزرگ از کار بی ارزش و بی نتیجه و ظلم منزه است. در مورد قضا و قدر حضرت رسول خدا چنین می فرماید:

عَن ابن مَسعُود قالَ حَدّثنا رَسُولُ الله ﷺ وَهُوَ الصادق المَصدُوقُ أَن خَلقَ أَحَدِكُم يَجمَع فِي بَطنِ أُمّهِ أَربَعِينَ يوماً نَطفَةَ ثُم يكُونَ عَلَقةً مِثلَ ذَلِكَ ثُم يبعثَ الله الله الله مَلكاً بِآربَع كلِمَاتٍ فَكَتبَ عَمَلهُ وَأَجَلهُ وَرِزقهُ وَشَقِي اَوسَعيد ثُم ينفِحُ فِيهِ مِثلَ ذَلِكَ ثُم يبعثَ الله أَلِيهِ مَلِكاً بِآربَع كلِمَاتٍ فَكتبَ عَمَلهُ وَأَجَلهُ وَرِزقهُ وَشَقِي اَوسَعيد ثُم ينفِحُ فِيهِ الرُّوحَ فَوَالذِي لاَ إلهَ غَيرُه إن أَحَدكُم لِيعمَل بِعَملِ أهلِ الجُنّة حَتي مَا يكُونُ بَينَهُ وَبَينهَا إلا ذِرَاعٌ فَيسَبِقُ عَليهِ الكِتابَ فَيعمَلَ بَعَملِ أهلِ النّار فَيد خُلُهَا وَإِن أَحَدكُم يعمَل بُعمَل أهل النّار حَتي مَا يكُونَ بَينَهُ وَبَينهَا إلا ذِرَاعَ فَيسبِقُ عَليهِ الكِتابَ فَيعمَلَ بَعَملِ أهل البّار حَتي مَا يكُونَ بَينَهُ وَبَينهَا إلا ذِرَاعَ فَيسبِقُ عَليهِ الكِتابَ فَيعمَلَ بَعَملِ أهل البّار عَتي مَا يكُونَ بَينَهُ وَبَينهَا إلا ذِرَاعَ فَيسبِقُ عَليهِ الكِتابَ فَيعمَلَ بَعَملِ أهل البّار عَتي مَا يكُونَ بَينَهُ وَبَينهَا إلا ذِرَاعَ فَيسبِقُ عَليهِ الكِتابَ فَيعمَلَ بَعَملِ أهل النّار عَتي مَا يكُونَ بَينَهُ وَبَينهَا إلا ذِرَاعَ فَيسبِقُ عَليهِ الكِتابَ فَيعمَلَ بَعَملِ أَهل النّار عَتي مَا يكُونَ بَينَهُ وَبَينهَا إلا ذِرَاعَ فَيسبِقُ عَليهِ الكِتابَ فَيعمَلَ بَعَملِ أَهل النّار عَليه عَمل أهل النّار عَلَي النّادِي النّادِي اللّه الله عَلَم الله عَلَم الله الله عَنْ الله عَلَم الله الله عَنْ اللهُ عَلَى النّادِي النّادِي اللهُ عَلَيْهِ الْعَلَادِي النّادِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى النّادِي اللهُ ا

از حضرت عبدالله ابن مسعود هم روایت است که رسول الله که راست گوست و چیزی که میگوید راست است برای ما فرمود: یقیناً که عنصر پیدایش یکی از شما آب منی است که در بطن مادر و در رحم وی فراهم میشود چهل روز به صورت نطفه میباشد و چهل روز بعد به خون بسته تبدیل میشود و چهل روز بعد به پارچه گوشت تبدیل میشود و بعد از سپری شدن این چهل آخر وطی سه مرحله خداوند متعال به سوی وی فرشته یی را میفرستد جهت نوشتن چهار چیز پس آن فرشته عمل بنده، عمربنده، رزق بنده و صفت بنده را که بد بخت است یا نیک بخت بنویسید. بعد دروی روح دمیده میشود. پس سوگند به آن ذاتی که نیست هیچ معبودی جز وی که به تحقیق یکی از شما عمل میکند عمل اهل جنت را تا اینکه بین او وبین جنت به اندازهٔ یک ذراع فاصله نمی ماند. بعد سبقت میکند بروی سرنوشت وی پس عمل میکند به عمل اهل دوزخ را تا اینکه بین او وبین دوزخ به اندازه یک ذراع فاصله نمی ماند پس سبقت میکند بر وی سرنوشتش پس عمل میکند به عمل اهل جنت بعد در آن داخل میشود.

روش تدريس: سؤال و جواب ـ تشريحي، توضيحي و مباحثه...

مواد ممد درسی: تخته، تباشیر، کتاب درسی...



| فعاليتها                                                                                                           | وقت      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| بعد از فعالیتهای مقدماتی درس گذشته را طی سؤالات ذیل ارزیابی می کند:                                                | ۵دقیقه   |
| – کی می تواند بگو ید ولی به چه کسی گفته میشود؟                                                                     |          |
| <ul> <li>کی می تواند یک دلیلی به اثبات کرامت بیان کند؟</li> </ul>                                                  |          |
| – کی می تواند استدراج را تعریف کند؟<br>– نامی می تواند استدراج را تعریف کند؟                                       |          |
| بعد از شنیدن جوابها و نوشتن عنوان درس جدید توجه شاگردان را به کتابهای شان معطوف داشته                              |          |
| نصوص درس را با آواز مناسب میخواند                                                                                  |          |
| برای شاگردان هدایت دهید تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند و خود در عین حال معنای بعضی کلمات                         | ۲۵دقیقه  |
| نصوص درس را در کنار تخته نوشته بعد یک شاگرد میخواهد تا آیات را از روی تخته بخواند و اگر                            |          |
| مشکل داشت آنرا کمک می کند.                                                                                         |          |
| سپس برای یک شاگرد وظیفه میدهد تا عناوین جانبی ذیل را روی تخته بنویسد:                                              |          |
| – تعریف قضا و قدر                                                                                                  |          |
| – علم ازلی الله تعالی                                                                                              |          |
| - همه چیز در لوح محفوظ نوشته شده است                                                                               |          |
| – مشیت و رضای الله تعالی                                                                                           |          |
| – دلیل اثبات قضا و قدر                                                                                             |          |
| - حكم ايمان به قضا و قدر                                                                                           |          |
| با استفاده از عناوین جانبی درس را تشریح نموده و بالای عنوان اول ودوم ترکیز بیشتر مینماید.                          |          |
| بعد از چند شاگرد ی که امروز نوبت شان است میخواهد تا هر کدام یک عنوان درس را شرح نمایند.                            |          |
| معلم محترم شاگردان را به دو دسته تقسیم نموده برای شان چند دقیقه وقت دهید تا در مورد درس بین                        |          |
| هم بحث نمایند و خود نظم و نسق صنف را کنترول نموده بعضی نظریات را جهت واضح ساختن نزد                                |          |
| خود ياد داشت ميكند.                                                                                                |          |
| <b>ارزیابی</b> توسط سؤالات کتاب درسی شاگردان را مورد ارزیابی قرار دهید.                                            | ۱۰ دقیقه |
| <b>خلاصه</b> این درس در نکات ذیل خلاصه میشود:                                                                      |          |
| – یکی از ارکان ایمان، عقیده به قضا و قدر است.                                                                      |          |
| <ul> <li>قضا در زبان عربی به معنی فیصله، پیدا کردن و حتمی بودن را گویند.</li> </ul>                                |          |
| - قدر در زبان عربی حکم فیصله و اندازه را گویند.                                                                    |          |
| – الفاظ قضا و قدر درعلم عقاید هر دو لفظ مترادف است که از آنها یک مقصد تعبیرمی شود و آن علم                         |          |
| كامله الله تعالى در رابطه به مخلوقاتش مىباشد.                                                                      |          |
| - همه چیزیکه در لوح محفوظ نوشته شده است ایمان داشتن به آنها فرض است.                                               |          |
| <ul> <li>الله تعالى خالق همه چيز است و نيز خالق تمام افعال و كردار انسان و خالق خير و شر است؛ اما انسان</li> </ul> |          |
| كاسب افعال اند.                                                                                                    |          |

درس: نهم

عنوان: برزخ

صفحه: ۳۱

وقت: دو ساعت درسي

**اهداف:** شاگردان باید:

۱- معنی و تعریف برزخ را بدانند.

۲- دلایل اثبات برزخ (نکیر و منکر، مورد سؤال قرار گرفتن مرده گان در قبر) رابگویند.

٣- دلايل اثبات نعمتها و عذاب قبر را بدانند.

۴- ایمان داشتن به عذاب قبر، سؤال نکیر و منکر و نعمتهای را برای دیگران رسانده بتوانند.

## دانش لازمي

مرگ یا قبض روح یعنی آخرین مرحلهٔ از سکرات موت و اولین وهله از قدم گذاشتن به عالم برزخ است، کیفیت قبض روح و حالت جان سپردن افراد متناسب با چگونگی اعتقادات و اعمال و بالآخره مجموعهٔ شخصیت آنان است. گروهی از اهل ایمان که در تمام طول حیات خود سر تسلیم در مقابل معبود فرود آورده اند و تا حد امکان خود را از رذایل دور نگهداشته اند قبض روح آنان از گناهکاران ظالمان و کافران فرق بسزایی دارد قرآنکریم حال این گروه ستم کرده بر خود و دیگران را چنین توصیف میکند (وَلَوْ تَرَی إِذِ الظَّالِمُونَ فِي غَمَرَاتِ الْمَوْتِ وَالْمَلائِکهُ بَاسِطُوا أَیدِیهِمْ أَحْرِجُوا أَنْفُسَکُمُ الْیوْمَ تُجْزُوْنَ عَذَابَ الْمُونِ بِمَا کُنْتُمْ تَقُولُونَ عَلَی اللَّهِ غَیرَ الْحُقِّ وَکُنْتُمْ عَنْ آیاتِهِ تَسْتَکْبِرُونَ) سورهٔ انعام آیه ۹۳

ترجمه: و کاش ستمکاران را در گردابهای مرگ میدیدی که فرشتگان [به سوی آنان] دستهایشان را گشوده اند [و نهیب میزنند] جانهایتان را بیرون دهید امروز به [سزای] آنچه به ناحق بر خدا دروغ می بستید و در برابر آیات او تکبر می کردید به عذاب خوارکننده کیفر می یابید.

و نيز خداوند متعال ﷺ ميفرمايد:

(وَلَوْ تَرَى إِذْ يَتَوَفَّى الَّذِينَ كَفَرُوا الْمَلَائِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبارِهمْ وَذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ) ٥٠ سورة انفال. ترجمه: و اگر ببينى آنگاه كه فرشتگان جان كافران را مىستانند بر چهره و پشت آنان مى زنند و [گويند] عذاب سوزان را بچشيد.

انسان با مرگ و انقطاع روح از بدن به عالم برزخ که یکی از علایم وجودی نظام الهی بوده و احکام خاصی دارد وارد میشود و با یک نظام نا آشنا و نادیده مواجه میشود.

مراحل آنرا حضرت رسول الله الله الله الله الله الله وانته الله وانته والله والله وانته والله والله والله والله والله والله والله والله والمنه والله والله



از حضرت براء بن عازب روایت است که پیامبر فرمود: هنگامیکه مسلمان در قبر سؤال میشود. گواهی می دهد بر اینکه نیست هیچ معبودی مگر الله و محمد فرستاده اوست. پس آن گواهی دادن هماناست قول خداوند تعالی که فرموده خداوند مگر الله و محمد فرموده این آیت در فرموده خداوند مؤمنین را به قول ثابت در دنیا و در آخرت ثابت و محکم میدارد. و رسول الله فرموده این آیت در مورد عذاب قبر است. برای مؤمن در قبر گفته میشود پروردگارت کیست؟ پس بنده مؤمن میگوید پروردگار من الله است و پیغمبر من حضرت محمد است.

عَن أنسٍ قالَ قالَ رَسُولُ الله إِنَّ العَبدَ إذا وُ ضِعَ فِي قَبَرِه وَتَولِّي عَنهُ أَصَحَابُهُ إِنّهُ لِيسمَعُ قَرَعَ نِعالَمُم أَتاه مَلَكانِ فيقعدُ انهُ فيقُولانَ مَا كُنتَ تَقُولُ فِي هَذا الرَجُل لِمُحمّد فأمَا المؤمن فَيقُولُ أشهدُ أنّه عَبدُالله وَرَسُولهِ فَيقالُ لهُ انظُرإلي مَقعَدِكَ مِن النّار قَد أبدَلَكَ اللهُ بِه مُقعَداً مِن الجُنّةِ فَيرَاهُمَا جَمِعاً وَأَمَا المُنَافِق وَالكَافِر فَيقَالُ لهُ مَا كُنتَ تَقُولُ فِي هَذا الرَجُل فَيقُولُ لاَ أدرِي كُنتُ أقُولُ مَا يقُولُ النّاسُ فَيقالُ لهُ لا دَرِيتَ لاَ تَليتَ وَيضرِبُ بِمَطارِقَ مِن حَدِيدٍ ضَربَةً فيصيحُ صَيحَةً يسمَعَهَا مَن يليهِ غَيرَ النَقلين {متفق عليه}

از حضرت انس الله روایت است که رسول الله فرمود: وقتیکه بنده در قبرش گذاشته میشود و ازوی یارانش روی می گردانند به تحقیق وی صدای کفشهای ایشان را می شنود. در همان وقت به نزد او دو فرشته می آیند بعد او را می نشانند پس آن دو فرشته برای وی میگویند در حق این مرد چه میگفتی؟ چهرهٔ مبارک رسول الله ظاهر میشود. پس اگر مؤمن باشد میگوید گواهی میدهم که آن بنده خاص خداوند تعالی و فرستاده بر حق اوست. بعد بر مؤمن گفته میشود که نگاه کن به جای نشست خود از آتش دوزخ به تحقیق بدل کرد خداوند تعالی برای تو آنرا به جای نشستی در جنت پس آن مؤمن هر دو جای را میبیند. و برای منافق و کافر گفته میشود تو در حق این مرد یعنی حضرت محمّد چه میگفتی بعد میگوید نمیدانم. من میگفتم در شأن وی آنچه که مردم میگفت پس برایش گفته میشود آیا تو حق را به عقل خود نیافتی و قرآن را تلاوت نکردی. بعد توسط گرز آهنی به ضربهٔ شدید زده میشود که فریاد وی را هر کی نزدیکش است میشنود به جز انسان و جنیات و نیز می فرماید:

عَن أَبِي سَعيد قَالَ قَالَ رَسُولُ الله ﷺ ليسَلَّطُ عَلَي الكَافِرِفِي قَبرِه تِسعَة ٌ وَ تِسعُون تَنيناً تنَهيهُ وَتَلدُّغُهُ حَتى يقُوم السَّاعَة لَو أَن تنيناً مِنهَا نَفَخ َ بِالأَرْضِ مَا أَنبتَت خَضِراً {رواه الترمذي }

از حضرت ابی سعید هه روایت است که رسول الله \* فرمود: به تحقیق بالای کافر در قبرش ۹۹ مار بزرگ گماشته و مسلط میشود و آن مارها کافر را با دندانهای زهردار خود تا روز قیامت میگیرند و میگزند. اگر ماری از آن مارها در زمین در آن صورت هیچ سبزه نمی رویاند.

# روش تدریس: سؤال و جواب، تشریحی توضیحی، مباحثه...

# مواد ممد درسی: کتاب، تخته، تباشیر...

| · -                                                                                                 | -       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| فعاليتها                                                                                            | وقت     |
| ـ بعد از فعالیتهای مقدماتی جهت ارزیابی درس گذشته سؤالات ذیل را از شاگردان بپرسید:                   | ۵ دقیقه |
| <ul> <li>کی می تواند قضا و قدر را تعریف کند؟</li> </ul>                                             |         |
| <ul> <li>کی می تواند بگوید کسی که از قضا و قدر منکر شود چه حکم دارد؟</li> </ul>                     |         |
| بعد از شنیدن جواب ها، عنوان درس جدید را بروی تخته نوشته و معنای آنرا برای شاگردان بیان می کند.      | ۲۵دقیقه |
| سپس توجه شاگردان را به کتابهای شان معطوف داشته حدیثی که به روایت حضرت ابو هریره در                  |         |
| کتاب درسی وارد شده به دقت کامل و آواز مناسب آنرا خوانده. بعد از چند شاگرد میخواهد تا متون           |         |
| باقی مانده را بخوانند.                                                                              |         |
| برای شاگردان وظیفه میدهد تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند و خود در عین حال عناوین جانبی ذیل را      |         |
| در کنار تخته مینویسد:                                                                               |         |
| – تعریف برزخ                                                                                        |         |
| - دلایل اثبات برزخ                                                                                  |         |
| – مورد سؤال قرار گرفتن مرده گان در قبر                                                              |         |
| - نعمتها و عذاب قبر                                                                                 |         |
| - ایمان داشتن به قبر، سؤال نکیر و منکر و به نعمتها و عذاب در قبر                                    |         |
| با استفاده از عناوین جانبی درس را برای شاگردان توضیح و تشریح نموده و بعد از چند شاگرد میخواهد تا هر |         |
| کدام به نوبهٔ خود درس را برای دیگران شرح کند.                                                       |         |
| برای شاگردان چند دقیقه وقت میدهد تا یکی از دیگر خود معنای کلمات نصوص درس را بپرسند و سعی شود تا     |         |
| جوابها از ترجمه متن درس ارایه نشود و خود در عین حال نظم را بر قرار داشته متوجه معناهای ارایه شده    |         |
| مىباشد.                                                                                             |         |
| <b>ارزیابی</b> توسط سؤالات کتاب درسی شاگردان را ارزیابی می کند.                                     |         |
| <b>خلاصه</b> این درس در نکات ذیل خلاصه میشود:                                                       |         |
| – انسان بعد از وفات با دو مرحلهٔ از زنده گی روبرو می گردد. – برزخ در لغت پرده وحایل راگویند و در    |         |
| اصطلاح علم عقاید حایلی است میان زنده گی دنیوی و اخروی.                                              |         |
| - دلایل اثبات برزخ به آیات متبرکه و احادیث نبی کریمﷺ ثابت گردیده است.                               |         |
| ا ایمان داشتن به برزخ و به تمام آن کوایفی که در عالم برزخ به وقوع می پیوندد و نبی کریم از از        |         |
| آن باخبر كرده است فرض است.                                                                          |         |
| -اگر انسان در قبر دفن شود و یا جسدش غرق آب گردد و یا در آتش حریق شود و یا هم توسط حیوانی            |         |
| خورده شود باز هم خداوند ﷺ در آخرت آنرا بر مىانگيزد؛ چنانچه مىفرمايد: (وانّ الله يبعثُ من في القبور) |         |

درس: دهم

عنوان: بعث و حشر

صفحه: ٣٦

وقت: دو ساعت درسي

اهداف

# شاگردان باید:

۱- معنای بعث و حشر را بدانند.

٢- دليل اثبات بعث و حشر را به صورت دقيق بيان كنند.

۳- تفاوت بعث و حشر را درک کرده به دیگران برسانند.

# دانش لازمي

بعث و حشر: بعث عبارت است از بر انگیختن مرده گان از قبور ایشان.

طوریکه جمع میکند خداوند متعال اجزای اصیله آنها را، میگرداند روح ایشان را دو باره در اجساد ایشان و نشر که مرادف بعث است؛ یعنی آنچه زنده گی میکند این اجساد بعد از زنده شدن پس از مرگ مسألهٔ معاد مسلمین، یهود و نصاری همه متفق اند و ایمان دارند؛ لذا منکرمعاد در دین اسلام و ملت یهود و نصاری کافر پنداشته می شود. قرآنکریم همه منكريش بعث بعد الموت و منكر روز آخرت را كافر پنداشته و عذاب اليم و درد ناك را به ايشان وعده ميدهد طوريكه ميفرمايد: (وَإِن تَعْجَبْ فَعَجَبٌ قَوْهُمُ أَئِذَا كُنَّا تُرَابًا أَئِنَّا لَفِي خَلْقِ جَدِيدٍ أُوْلَئِكَ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَجِّيمْ وَأُولَئِكَ الأَغْلاَلُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَأُوْلَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدونَ) لا ترجمه: و اگر عجب داری عجب از سخن آنان [کافران] است که آیا وقتی خاک شدیم به راستی در آفرینش جدیدی خواهیم بود اینان همان کسانند که به پروردگارشان کفر ورزیده اند و در گردنهایشان زنجیرها ست و آنان همدم آتشند و در آن ماندگار خواهند بود. و در آیت دیگر خداوند ﷺ میفرماید: (وَمَن يهْدِ اللهُ فَهُوَ الْمُهْتَدِ وَمَن يضْلِلْ فَلَن تَجِدَ فَهُمْ أَوْلِياء مِن دُونِهِ وَنَحْشُرُهُمْ يؤمَ الْقِيامَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمْيا وَبُكُمًا وَصُمًّا مَّأْوَاهُمْ جَهَنَّهُ كُلَّمَا خَبَتْ زِدْنَاهُمْ سَعِيرًا (٩٧) ذَلِكَ جَزَآوهُم بِأَنَّهُمْ كَفَرُواْ بِآياتِنَا وَقَالُواْ أَيْذَا كُنًّا عِظَامًا وَرُفَاتًا أَإِنَّا لَمَبْعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا (٩٨) أَوَلَمْ يرَوْاْ أَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ قَادِرٌ عَلَى أَن يخْلُقَ مِثْلَهُمْ وَجَعَلَ لَهُمْ أَجَلاً لاَّ رَيبَ فِيهِ فَأَبَى الظَّالِمُونَ إلاَّ **کُفُورً**ا) ٔ نیز دال بر این مدعا است. ترجمه: و هرکه راه نمود خدا، پس اوست راهیاب و هرکه گمراه سازش، پس هرگز نیابی برای ایشان دوستانی به جز خدا و بر انگیز یم ایشان را روز قیامت بر روهای ایشان نابینا و گنگ و کر؛ جای ایشان دوزخ است؛ هرگاه که فرونشیند (زبانه آتش) بیا فزاییم بر ایشان آتش را. این است جزای ایشان به سبب آنکه کافر شدند به نشانههای ما و گفتند: آیا چون شویم استخوانها و اعضای از هم پاشیده؛ آیا برانگیخته می شویم به آفرینش نو؟! آیا ندیده اند آن خدایی که آفریده آسمانها و زمین را، تواناست که بیافریند مانند ایشان؛ و مقرر کرده است برای ایشان میعادی هیچ شبه نیست درآن؛ پس قبول نکردند ستمگران مگر ناشکری (إنکار) را. بگو: اگر میبودید شما مالک

۲ - سورهٔ اسری ۹۷-۹۸- ۹۹ آیه



۱ - سوره رعد ایه (۵)

خزانههای بخشش پروردگار من؛ آنگاه هر آئینه بخیلی میگردید، از ترس آنکه همه را خرج کنید، و هست انسان تنگدل (بخیل)

اهوال قیامت دمیدن صور عذاب و نعیم قبر، سؤال منکر و نکیر حشر و نشر، صراط، میزان، جنت و دوزخ و هر آنچه که بعد از انقضای حیات یک انسان یا انقضای عالم فانی برای یک شخص رخ میدهد همه موقوف به سمع میباشند؛ زیرا عقل از درک و بیان کیفیت آنها بکلی عاجز است؛ بنا بر آنهم آنقدر به آنچه مکلف هستیم که آیات قرآنکریم و احادیث نبوی بر ملا نموده است و بر مسلمانان لازم است که در همچو مسایل از بحث و گفتگوی بیشتر خود داری نمایند؛ زیرا کوتاهی عقل و دخالت نظریات آنانیکه معتقد به کتابهای آسمانی نیستند نشود که خدای نخواسته انسانرا به بیراهه بکشاند به طور مثال: باید گفت قرآنکریم در مورد بعث و نشر در سوره یس میفرماید: (وَلَفِخَ فِی الصُّورِ فَإِذَا هُم مِنَ الْأَجْدَاثِ إِلَى رَهِمْ پیسِلُونَ) ترجمه: حینکه نفخه در صور (غرض بعث و نشر و قیام در پیشگاه خداوند تعالی دمیده میشود پس ناگهان انسان از قبرهای خود به سوی پرورد گارخود میشتابند) برای هر مؤمن همین بسنده است و هر فرد هم مکلف به ایمان آوردن به زنده شدن بعد از مرگ است نه بیان جزئیات تجسس و تفحص درآن.

روش تدریس: سؤال و جوا ب ـ تشریحی ـ مباحثه و گروهی

# مواد ممد درسی: تخته، تباشیر، کتاب درسی....

| فعاليتها                                                                                        | وقت     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| بعد از فعالیتهای مقدماتی درس گذشته را باطرح چند سؤال ارزیابی می کند؛ طور مثال:                  |         |
| کی میتواند برزخ را در لغت و اصطلاح تعریف کند؟                                                   |         |
| <ul> <li>کی می تواند یک دلیل برای اثبات برزخ بگوید؟</li> </ul>                                  |         |
|                                                                                                 |         |
| بعد از شنیدن جواب ها، عنوان درس جدید را با دو آیهٔ سورهٔ المؤمنون و سورهٔ الحج روی تخته مینویسد | ۲۵دقیقه |
| و بعد هر دو را قدری توضیح داده بعد از شاگردان میخواهد تا درس را خاموشانه بخوانند. در جریان این  |         |
| فعالیت شاگردان آیت ۳۸ سوره مبارکه انعام را با ترجمه اش در کنار تخته بنویسند.                    |         |
| اگر سؤال ایجاد شده بود آنرا حل نموده از دو شاگرد میخواهد تا یکی نص آیت را از روی تخته بخواند    |         |
| و دیگر شان ترجمه را.                                                                            |         |
| عناوین جانبی ذیل را توسط یک شاگرد در کنار تخته بنویسید:                                         |         |
| – شرح تعریف بعث                                                                                 |         |
| – ایمان داشتن به بعث                                                                            |         |
| – شرح تعریف حشر                                                                                 |         |
| - دلیل اثبات حشر                                                                                |         |
| - كى ها حشر مى گردند                                                                            |         |
| با استفاده از عناوین جانبی، درس را برای شاگردان تشریح نموده بالای بعضی نکات ترکیز بیشتر         |         |
| مىنمايد.                                                                                        |         |

| از شاگردانی که کمتر در فعالیتها سهم میگیرند میخواهد تا هر کدام به نوبهٔ خو        | از شاگردانی که کمتر در فعالیتها سهم میگیرند میخواهد تا هر کدام به نوبهٔ خود در مورد یک عنوان |
|-----------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| جانبی بر داشت خود را بازگو شوند.                                                  | جانبی بر داشت خود را بازگو شوند.                                                             |
| شاگردان را به دو دسته و یا هم به سه دسته تقسیم نموده برای شان هدایت میده          | شاگردان را به دو دسته و یا هم به سه دسته تقسیم نموده برای شان هدایت میدهد تا هر دسته در مورد |
| درس بين هم بحث نمايند.                                                            | درس بين هم بحث نمايند.                                                                       |
| بعضی نظریات را جهت تبصره و شرح روی تخته نوشته و بعد از فعالیت گروهی               | بعضی نظریات را جهت تبصره و شرح روی تخته نوشته و بعد از فعالیت گروهی نظریات یاد داشت شده      |
| را شرح میکند.                                                                     | را شرح میکند.                                                                                |
| دقیقه ارزیابی جهت اطمینان از یاد گیری درس شاگردان را توسط سؤالات کتاب درس         | <b>ارزیابی</b> جهت اطمینان از یاد گیری درس شاگردان را توسط سؤالات کتاب درسی ارزیابی می کند.  |
| <b>خلاصه</b> این درس در نکات ذیل خلاصه میشود                                      | <b>خلاصه</b> این درس در نکات ذیل خلاصه میشود                                                 |
| - بعث در لغت فرستادن، برانگیختن و زنده کردن را گویند و در اصطلاح شریعہ            | - بعث در لغت فرستادن، برانگیختن و زنده کردن را گویند و در اصطلاح شریعت عبارت از برانگیختن    |
| انسانها از قبرهای شان است.                                                        | انسانها از قبرهای شان است.                                                                   |
| - آیات ۱۶ و۷ سوره المؤمنون و الحج دلیل واضحی برای اثبات بعث میباشد.               | – آیات ۱۶ و۷ سوره المؤمنون و الحج دلیل واضحی برای اثبات بعث میباشد.                          |
| <ul> <li>حشر عبارت از تجمع انسان است جهت فیصله و حساب در روز قیامت و د</li> </ul> | - حشر عبارت از تجمع انسان است جهت فیصله و حساب در روز قیامت و در اصطلاح جمع کردن             |
| انسان در موقف و میدان محشر است در روز قیامت.                                      | انسان در موقف و میدان محشر است در روز قیامت.                                                 |
| الله ﷺ برای اثبات حشر آیاتی متعددی را فرموده است؛ طور مثال: آیت ۲۰۳ س             | – الله ﷺ برای اثبات حشر آیاتی متعددی را فرموده است؛ طور مثال: آیت ۲۰۳ سوره بقره و یا هم آیت  |
| پنجم سوره التكوير و نيز آيت ٣٨ سوره انعام.                                        | پنجم سوره التكوير و نيز آيت ٣٨ سوره انعام.                                                   |
| - حشر از انسان ها، جنیات و حیوانات صورت میگیرد.                                   | – حشر از انسان ها، جنیات و حیوانات صورت میگیرد.                                              |
| قیقه <b>کار خانه گی</b> شاگردان را به انجام کار خانه گی کتاب درسی مکلف میسازد.    | <b>کار خانه گی</b> شاگردان را به انجام کار خانه گی کتاب درسی مکلف میسازد.                    |

درس: یازدهم

عنوان: شفاعت حضرت محمد على

صفحه: ۳۹

وقت: دو ساعت درسی

**اهداف:** شاگردان باید:

۱ - شفاعت را تعریف کرده بتوانند.

۲ - دلیل اثبات شفاعت رابدانند.

۳- اقسام شفاعت را درک کرده و اهمیت آنرا به دیگران بگویند.

# دانش لازمي

شفاعت که لغتاً وسیله و در عرف سؤال خیر برای غیر را گویند واین کلمه از شفع مشتق شده که شفع ضد وتر (تاق) میباشد گویا دراینجا هم شافع سؤال خود را با سؤال مشفوع له ضم مینماید.

و شفع به کسرفا آنرا گویند که قبول شفاعت میکند و شفع به فتح فاء کسی است که شفاعتش قبول میشود و شفاعت به دو نوع میباشد یکی شفاعت مثبت و دوم شفاعت منفی

شفاعت مثبت آنست که خداوند ﷺ آنرا برای اهل اخلاص ثابت ساخته است و برای همچو شفاعت دو شرط است: یکی اذن خداوند برای شافع و دوم رضای الله تعالی است که هر دوی آنرا در این قول خداوند ﷺ میتوان یافت (وَکَمْ مِنْ مَلَكِ فِی السَّمَاوَاتِ لَا تُعْنِی شَفَاعَتُهُمْ شَیئًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَنْ یَأْذَنَ اللّهُ لِمَنْ یشَاءُ وَیرْضَی) سورهٔ النجم آیه ۲۶

ترجمه: و بسا فرشتگانی که در آسمانها اند [و] شفاعتشان به کاری نیاید؛ مگر پس از آنکه خدا به هر که خواهد و خشنود باشد اذن دهد.

و شفاعت منفی آنست که کسی طلب کند او را ازغیر خداوند و یا به غیر اذن و یا برای اهل شرک. نزد علما انواع شفاعت مثبته زیاد است منجمله شفاعت عظمی یعنی شفاعت کبری است که خاص به نبی آخر الزمان است، یعنی برای حضرت محمد رسول الله است نه برای دیگرانبیاء.

و حکمت اعطای شفاعت همانا تکریم وعزت شافعین (شفاعت کننده گان) و بلند ساختن و دبدبه آنان بر دیگران و گردانیدن کرم الهی بر عاصیان است.

عَن أبي هُريرَة عَن النّبي \* قالَ أسعَدُ النّاس بِشَفَاعَتِي يومَ القِيمَةَ مَن قالَ لاإله إلاّ الله خَالِصاً مِن قَلبِه أو نَفْسِه {رواه االبخاري} از حضرت ابي هريره ، وايت است كه رسول الله \* فرمود: بهره مند ترين يا مستحق ترين مردم به شفاعت من در روز

قيامت كسى است كه از عمق قلب يا نفس خود مخلصانه گفته باشد لاإله إلا الله.

از حضرت انسﷺ روایت است که رسول اللهﷺ فرمود: وقتیکه روز قیامت برپا میشود مردم یکی بر دیگرمختلط و درهم افتاده میباشند پس نزد آدم اللی می آیند و میگویند از برای ما نزد پروردگارت شفاعت کن. پس حضرت آدم میگوید من اهل شفاعت نیستم (اهلیت و قابلیت شفاعت راندارم) مگر لازم گیرید برای شفاعت حضرت ابراهیم اللی را؛ زیرا وی دوست خداوند تعالى است بعد ميايند نزد حضرت ابراهيم اللي پس حضرت ابراهيم اللي ميكويد من اهل شفاعت نيستم؛ مگر لازم گیرید شما بر شفاعت حضرت موسی اللی را؛ زیرا وی کلیم خداوند تعالی است پس میایند نزد حضرت موسى اللَّيْلِيُّ بعد حضرت موسى اللَّيْلِيُّ ميكويد من اهل شفاعت نيستم مكر لازم گيريد به اين مقام حضرت عيسى اللَّيْلِيُّ را؟ زيرا وي روح الله و كلمه اوست. پس ميايند نزد حضرت عيسى التَّكِينُّ بعد حضرت عيسى التَّكِيُّ ميگويد من اهل شفاعت نيستم؛ مكر لازم كيريد به اين امر حضرت محمّد الله الله في فرمود پس ميايند نزد من و ميكويم من اهل شفاعت هستم پس طلب اجازه میکنم از پرودگار خود بعد اجازه داده میشود برای من و الهام میکند خداوند تعالی در قلب من حمدها و ثناها را که من خداوند تعالی را به آن حمدها میستایم که اکنون آنها برایم حاضرنمیشود پس حمد میگویم خداوند تعالی را به آن محامد بعد میافتم به روی نزد خداوند تعالی سجده کننده از برای طلب شفاعت پس گفته میشود ای محمّد برداریا بلند کن سرخود را و بگو هر چه گوئی شنیده میشود و طلب کن هر چه خواهی داده میشود و شفاعت کن شفاعتت قبول میشود. پس میگویم ای پرودگارمن ببخش امتم را یا شفاعت میکنم امت خود را محدث دهلوی ميگويد كلمه امتى دلالت به اين امت ميكند اما احتمال دارد كه شفاعت از اين امت آغاز و به امتان غير تمام شود والله اعلم) پس گفته میشود برو وکسی را که در قلبش به مقدارجو از ایمان هست بیرون کن بعد میروم و آنچه راکه پروردگارم فرموده بود انجام میدهم بعد باز میگردم و خداوند تعالی را به آن حمدها که الهام شده بودم حمد میگویم پس نزد پروردگار سجده کننده از برای طلب شفاعت به روی میافتم. بعد گفته میشود ای محمد بردار سرخود را و بگو هر چه گوئی شنیده میشود و بخواه هر چه خواهی داده میشود و شفاعت کن شفاعت تو قبول میشود. پس میگویم ای پروردگارم شفاعت میکنم امت خود را پس گفته میشود برو وبیرون کن از دوزخ کسی را که در قلبش به اندازهٔ ذره یی یا دانه ارزن ایمان است. (در این مرتبه مبالغه در بخشایش است.) میروم و انجام میدهم آنچه را که پروردگارم فرموده بود؛ بعد باز میگردم و حمد میگویم خداوند متعال را به همان محامد و بعد میافتم به روی نزد خداوند تعالی سجده کننده از برای طلب شفاعت. پس گفته میشود ای محمد بردار سر خود را و بگو هر چه گوئی شنیده میشود و بخواه



هرچه خواهی داده میشود و شفاعت کن شفاعت تو قبول میشود. پس میگویم ای پروردگارم شفاعت میکنم امت خود را شفاعت میکنم امت خود را بعد گفته میشود برو و بیرون کن از دوزخ کسی را که باشد در قلبش کوچکتر از دانه ارزن چیزی از ایمان (در این مرتبه مبالغه بیشتر است) میروم و آنچه را پروردگارم فرموده بود انجام میدهم؛ بعد باز میگردم بار چهارم التماس میکنم؛ بعد حمد میگویم خداوند تعالی را به همان محامد. پس میافتم به روی نزد خداوند تعالی سجده کننده از برای طلب شفاعت. پس گفته میشود ای محمد بردار سر خود را و بگو هر چه گوئی شنیده میشود و بخواه هر چه خواهی داده میشود و شفاعت کن شفاعت تو قبول میشود پس میگویم ای پروردگارم اجازه شفاعت آنکس را به من ده که گفته است: لاإله إلا الله در حالیکه هیچ عمل ندارد. خداوند بزرگ می فرماید نیست اجازه شفاعت برای تو در حق کسی که تنها گفته باشد لا اله الا الله و نیست این کار مسؤولیت تو؛ اما سوگند به عزت و جلال و کبریای و عظمت ذات و اسماء و صفاتم که به تحقیق خارج میکنم از آتش کسی را که به صدق لاإله الا الله گفته است.

تعذيب، نتيجهٔ گناههاى شان ميباشد. بعد ايشان را خداوندتعالى به فضل و رحمت خود در جنت داخل مىكند؛ پس گفته ميشود براى آنها دوزخيان. عَن أنسِ أنَّ النّبي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَرَحْمَتِه فَيقال لهُم الجَهَنّمِيونَ {رواه البخارى}

از حضرت انس الله تعالى ایشانرا به فضل و کرم خویش داخل جنت نموده و (در جنت برای شان) جهنمیان گفته میشود.

روش تدریس: سؤال و جواب، تشریحی، توضیحی و مباحثه...

# مواد ممد درسی

| فعاليتها                                                                                    | وقت     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| بعد از فعالیتهای مقدماتی درس گذشته را با طرح چند سؤال ارزیابی می کند. طور مثال:             | ۵دقیقه  |
| <ul> <li>کی می تواند بگوید حیوانات به خاطر چه هدف در آخرت حشر میشوند؟</li> </ul>            |         |
| بعد از شنیدن جوابها عنوان درس را روی نوشته نموده توجه شاگردان را به صفحهٔ کتاب معطوف        |         |
| داشته فقط نصوص درس را میخواند.                                                              | ۲۵دقیقه |
| بقیهٔ درس را توسط چند شاگرد مورد نظر میخواند.                                               |         |
| از شاگردان میخواهد تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند و خود در عین حال عناوین جانبی ذیل را در |         |
| كنار تخته بنويسيد:                                                                          |         |
| – تعریف شفاعت                                                                               |         |
| - دليل اثبات شفاعت                                                                          |         |
| – اقسام شفاعت پیامبر 🕊                                                                      |         |
| – شفاعت کبری                                                                                |         |
| - شفاعت صغرا                                                                                |         |

با استفاده از عناوین جانبی، درس را توضیح و تشریح نموده بالای شفاعت کبری و صغرا ترکیز بیشتر میکند.

و بعد از یک شاگرد ممتاز میخواهد تا درس را شرح نماید

شاگردان را به دو گروه تقسیم نموده از ایشان میخواهد تا در مورد درس از همدیگر سؤال نمایند و خود نظم را بر قرار داشته بعضی جوابها را جهت اصلاح و تشویق آنها نزد خود یاد داشت می کند.

۱۰ دقیقه ارزیابی توسط سؤالات کتاب درسی شاگردان را مورد ارزیابی قرار میدهد.

خلاصه این درس در نکات ذیل خلاصه می شود:

- شفاعت در لغت خواستن نیکی و بخشش برای کسی را گویند و در اصطلاح علم عقاید التماس و عفو خواهی از الله تعالی در روز قیامت است.
  - دلیل اثبات شفاعت رسول اکرم ﷺ به قرآن کریم، احادیث نبوی و اجماع امت ثابت شده است
    - الله تعالى به حضرت محمد عليه دو نوع شفاعت را اعزاز فرموده است: كبرى، صغرى
      - جهت تحقق شفاعت رسول اكرم المسلم الموطيت سه شرط ضروري و لازمي است.
  - اولین کسی که از قبرش بر میخیزد و شفاعتش مقبول درگاه حق قرار میگیرد آنحضرت است.
- حضرت عبدالله بن مسعود، حذیفه بن الیمان، عبدالله بن عمر، سلمان فارسی، و جابر بن عبدالله رضی الله تعالی عنهم می فرمایند: مراد از مقام محمود شفاعت کبرای آنحضرت است.
  - احادیث شفاعت رسول خدا به حد تواتر رسیده است.







درس: دوازدهم

عنوان: غیبت، گناه بزرگ است

صفحه: ٤٤

وقت: دو ساعت درسي

اهداف

#### شاگردان باید:

١- نص حديث شريف را درست خوانده بتوانند.

۲- مفهوم درس را بدانند.

۳- در رابطه به اضرار غیبت تقریر کرده بتوانند.

۴- از این گناه (غیبت) اجتناب نمایند.

# دانش لازمي

- معرفی راوی حدیث: عبدالرحمن بن صخر که قبل از اسلام آوردنش عبدالشمس بن صخر نام داشت در سال هفتم هجری قبل از غزوه خیبر به اسلام مشرف شد. حضرت رسول خدا از مدینه قصد رفتن به خیبر کرد و جانشین خود حضرت «سباع بن عرفطه غفاری» را در مدینه تعیین نمود. و در این وقت که ابوهریره تازه مسلمان شده بود خود را در نماز صبح نزد حضرت سباع بن عرفطه رساند. حضرت سباع بعد از فارغ شدن از نماز وی را با تجهیزات جنگی مجهز ساخت. حضرت ابوهریره بی درنگ راه خیبر را پیش گرفت و خود را به آنحضرت رساند حضرت رسول خدا هنگامیکه از اسلام ابوهریره آگاه شد در رابطه با او با مسلمین سخن گفت و بعد آنها حضرت ابوهریره را در سهم خویش شریک ساختند. (۱)

- غیبت در لغت به معنای پنهان شدن و غائب شدن است و در اصطلاح غیبت عبارت از یاد کردن مسلمان به کلماتی است که اگر او حاضر باشد آن را بد پندارد.

غيبت از گناههاى بزرگ به شمار ميرود؛ چنانچه خداوند كريم مىفرمايد: (وَلايغتَب بَعْضُكُمُ بَعْضاً أيحبُ أَحَدَكُمُ أَن يأكلَ لحمَ أخِيهِ مَيتا فَكرِهتُمُوه وَاتقُوا اللهَ إِنّ اللهَ تَوَابٌ رّحيم) (سوره حجرات ـ آيه١٢)

ترجمه: و غیبت نکند بعضی شما بعضی دیگری را آیا دوست میدارد یکی از شما که بخورد گوشت برادر مرده خود را (هر گز دوست نمیدارد) پس بد پندارید غیبت را و بترسید از خداوند کریم به تحقیق خداوند کریم بسیار توبه پذیر و مهربان است.

امساک و خود داری از غیبت در اسلام ضرور و مهم است که باعث دخول جنت میشود. چنانچه حضرت رسول الله ﷺ می فرماید: مَن یضمِن لِی مَا بَینَ لِجَییهِ وَمَا بَینَ رِجلِیهِ أَضَمَن لهُ الجُنّةَ «رواه البخاری»

<sup>-</sup> الرحيق المختوم صفحه ٥٢۴



- گناه غيبت نسبت به گناه زنا از يك لحاظ بزرگتر است چنانچه رسول خدا در اين حديث مىفرمايد: (الغيبَةُ أشدُّ مِن الزّنا قَالُوا يا رَسُولُ الله وَ وَي رواية أنس قالَ صاحِبُ الزّنا قَالُوا يا رَسُولُ الله وَي رواية أنس قالَ صاحِبُ الزّنا قالُوا يا رَسُولُ الله وَي رواية أنس قالَ صاحِبُ الزّنا يَتوب وَصَاحِب الغِيبةِ لِيسَ لهُ تَوبة) {رواه البيهقي}

: از حضرت ابی سعید و حضرت جابر رضی الله عنهما روایت است که رسول الله پخ فرمود گناه غیبت سخت تر است نسبت به گناه زنا.

اصحاب کرام گفتند: ای رسول خدا چگونه گناه غیبت سخت تر است نسبت به گناه زنا؟ رسول خدا در جواب فرمود: به تحقیق که هرگاه مرد زنا میکند پس رجوع و توبه می کند از آن (زنا) پس خداوند تعالی به رحمت خویش توبه اش را قبول میکند. و در روایت حضرت انس نیز به همین معنا آمده است: وی می گوید رسول الله شفرمود: زنا کننده توبه میکند و برای غیبت کننده توبه نیست؛ یعنی توبه نمی کند و باکی هم از این گناه ندارد.

و نيز حضرت رسول الله #فرموده است: (أتدرُونَ مَاأكثرَ يدخِل النّاس الجنّة تقوي الله وَحُسنُ الخُلق أتدرُون مَا أكثريدخِل النّاس الجنّة تقوي الله وَحُسنُ الخُلق أتدرُون مَا أكثريدخِل النّاس الجنّة تقوي الله وَحُسنُ الخُلق أتدرُون مَا أكثريدخِل النّاس الجَنّة تقوي الله وَحُسنُ الخُلق أتدرُون مَا أكثريدخِل النّاس الجنّة تقوي الله وَحُسنُ الخُلق أتدرُون مَا أكثريدخِل النّاس الجنّة تقوي الله وَحُسنُ الخُلق أتدرُون مَا أكثريدخِل النّاس

: از حضرت ابی هریره هم روایت است که رسول الله فرمود: آیا میدانید چیزی را که بیشتر باعث دخول مردم به جنت میشود چیست؟ آن ترس از خداوند متعال و خلق نیکوست و نیز فرمود آیا میدانید چیزی را که بیشتر باعث دخول مردم به دوزخ میشود چیست؟ و آن عبارت از دو چیز میان خالی است، یعنی زبان و فرج(البته استعمال این دو به طریق نامشروع) متأسفانه در عصر حاضر اکثریت مردم به این گناه(غیبت)آلوده و مبتلا اند خداوند توفیق اجتناب را نصیب ما مسلمانان نماید.

معنای کلمات: (وداع: ترک کردن) (وقار: شرف) (تحقیر: کم شمردن)

روش تدریس: - سؤال و جواب، انفرادی و گروهی، توضیحی و تشریحی و مباحثوی

مواد ممد درسى: كتاب، تخته، تباشير

| فعاليتها                                                                                     | وقت     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| بعد از سلام و احوالپرسی خود را برای شاگردان معرفی مینماید و نیز در مورد مضمون تعلیم و تربیهٔ | ۵دقیقه  |
| اسلامی که حاوی سه بخش (حدیث، عقاید، فقه) است برای شاگردان معلومات مختصر دهید.                |         |
| در مورد غیبت از شاگردان سؤالات ذیل را میپرسد.                                                |         |
| غیبت از کدام گناه هان به شمار میرود؟                                                         |         |
| حرمت غیبت به قرآن ثابت شده است و یا به حدیث؟                                                 | ۲۵دقیقه |
| عنوان درس را توسط یک شاگرد روی تخته صنف مینویسد. و بعد نص حدیث را با دقت کامل                |         |
| ميخواند.                                                                                     |         |
| برای شاگردان هدایت دهید تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند و اگر به کدام مشکلی برمی خورند آنرا |         |
| نزد خود یاد داشت کنند. و خود در عین حال کلمات وداع، وقار و تحقیر را با معنای شان روی تخته    |         |
| مینویسد. نص حدیث را بالای دو شاگرد با دقت تام میخواند سپس عناوین جانبی ذیل را بنویسید:       |         |
| - آمو ختن تعاليم اسلام                                                                       |         |



- از چیزهای بد خود را آگاه نمودن

- غيبت عمل نارواست

- تهمت بستن به کسی گناه بزرگ است

راوی حدیث را معرفی نموده با استفاده از عناوین جانبی درس را برای شاگردان تشریح می کند و در صورت ضرورت بالای بعضی نکات تمرکز بیشتر نموده و آنها را در تخته رونویس می کند.

بعد از یک شاگرد میخواهد تا مقابل تخته آمده درس را طور شفاهی برای دیگران توضیح و تشریح کند.

شاگردان را به گروپهای مناسب گروه تقسیم نموده و برای شان هدایت دهید تا در مورد اضرار غیبت بین هم گفتگو و بحث نمایند و خود در جریان کار گروهی صنف را کنترول نموده بعضی از نظریات را نزد خود یاد داشت می کند.

## ارزيابي

جهت اطمینان خود با استفاده از سؤالات کتاب درسی، شاگردان را ارزیابی می کند.

#### خلاصه

این درس در نکات ذیل خلاصه میشود:

- مسلمان باید عزت، وقار و آبروی برادر مسلمانش را در نظر گیرد.

- هر مسلمان باید بداند که غیبت گناه بزرگ است.

- همه مسلمانان با هم برادر اند.

- بعضى گفته ها در غايب غيبت شمرده نميشود؛ طور مثال:

١٠دقيقه - شكايت كردن مظلوم

- به خاطر جلو گیری از اعمال بد

- به خاطرخواستن فتوا

- به خاطر مشوره خواستن

- غيبت كردن يك مسلمان به مثابهٔ خوردن گوشت برادر آن است.

# کارخانه گی

شاگردان را به انجام كارخانه كى كتاب درسى كه نوشتن ترجمه حديث مبارك است مكلف مىسازد.

۵دقىقە

درس: سيزدهم

عنوان: مسلمان آیینهٔ مسلمان است

صفحه: ٨٤

وقت: دو ساعت درسي

اهداف

شاگردان باید:

١ – متن حديث مبارك را درست خو انده بتو انند.

۲-معنای حدیث مبارک را بفهمند.

۳-از فواید درس استفاده عملی کرده بتوانند.

# دانش لازمي

- این یک حقیقت روشن است که مسلمان برادر مسلمان است. چون خداوند متعال فرموده است: «اِنْمًا المؤمنوُن إخوَةً» (سورهٔ حجرات - ۱۰). و از همین لحاظ است که پیغمبر گیری را آیینه دیگر خوانده پس مسلمان باید همیش عزت برادر مسلمان خود را عزت خود و ذلت وی را ذلت خود بداند و هیچگاه حاضر نشود که در مقابل متاع دنیوی برادر مسلمان خود را عوض کند یا بفروشد؛ زیرا که رعایت این امر ناشی از ایمان است؛ چنانچه آنحضرت در حدیثی می فرماید: (وَالذِی نفسِی بِیدهِ لایومِن أحدکم حَتی یجِبُ لاخِیهِ مَا یجِبُ لِنفسِه) (متفق علیه)

از مصداق این حدیث مبارک معلوم میشود که مسلمان نباید اندک ترین چیز قبیح را برای برادر مسلمانش روا داشته باشد.

- مولانا محمود حسن «دیوبندی» در رابطه به این موضوع در تفصیل سورهٔ العصر می فرماید: چون دو مسلمان یکجا شوند یکدیگر را به قول و فعل در دین حق و در هر معامله به اختیار نمودن صداقت و راستی تأکید نموده و به یکدیگر توصیه و نصیحت کنند و اگر در راه حق و صلاح افراد و ملتها متحمل هر گونه سختی و تکالیف گردند همه را به صبر و استقامت تحمل نموده و از راه نیکی پا نکشند. (تفسیر کابلی جلد اخیر).

- پس کسانیکه که خود را به این اوصاف (ایمان، اعمال صالحه، توصیه به حق و اصلاح، و توصیه به صبر و استقامت) چهارگانه آراسته و کامل میسازند. و بعد به تکمیل و اصلاح هم نوع خود میپردازند مسلماً نام نیکو و آثار خیر را از خویش به جا میگذارند. که تا قیامت اجر آن برای شان افزوده میشود.



# روش تدریس: سؤال و جواب، انفرادی و گروهی، توضیحی، تشریحی و مباحثوی مواد ممد درسی: کتاب، تخته، تباشیر

| فعاليتها                                                                                           | وقت     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| بعد از موضوعات مقدماتی با طرح چند سؤال درس گذشته را ارزیابی کنید؛ طور مثال: کی می تواند            | ۵ دقیقه |
| بگوید فرق بین غیبت و تهمت چیست؟                                                                    |         |
| کی می تواند غیبت را تعریف و حکم آن را بیان دارد؟                                                   |         |
| اولاً نص حدیث درس را میخواند و بعد بالای دو شاگرد نص حدیث را دقیقاً میخواند. اگر در تلفظ           |         |
| مشكل داشتند ايشان را همكاري مي كند.                                                                | ۲۵دقیقه |
| برای دو شاگرد وظیفه میدهد تا یکی عناوین جانبی ذیل را خوانده و دیگرش آنها را روی تخته بنویسد:       |         |
| <ul> <li>مسلمان برادر مسلمان است</li> </ul>                                                        |         |
| - از بین بردن منکر                                                                                 |         |
| - مسلمان عزت برادر مسلمان خود را بخواهید                                                           |         |
| با استفاده از عناوین جانبی درس را برای شاگردان توضیح و تشریح نموده بالای بعضی از نکات درس          |         |
| تمر کز بیشتر می کند.                                                                               |         |
| از چند شاگرد میخواهد تا هر کدام به نوبهٔ خود یک عنوان جانبی درس را برای دیگران تشریح کند. در جریان |         |
| این فعالیت شاگردان را همکاری و همراهی می کند.                                                      |         |
| برای شاگردان وقت دهید تا در این مورد: (در حقیقت پیروان اسلام همه باهم برادر و آیینه روشن           |         |
| همدیگر اند) بین هم بحث کنند.                                                                       |         |
| و خود نظم صنف را برقرار داشته بعضی نظریات را جهت شرح بیشتر نزد خود یاد داشت می کند.                |         |
| ارزیابی                                                                                            |         |
| معلم محترم جهت اطمینان خود، شاگردان را با استفاده از سؤالات کتاب درسی ارزیابی می کند.              |         |
| <b>خلاصه</b> درس در نکات ذیل خلاصه میشود:                                                          |         |
| - انسان موجود نا توان است و خالی از عیب نیست باید متوجه حال خود باشد.                              | ۱۰دقیقه |
| - در حقیقت مسلمان برادر مسلمان است پس نباید یک مسلمان از نصایح برادرش آزرده شود و آن را            |         |
| گوش ندهد.                                                                                          |         |
| - مسلمانان باید همیشه عزت و کرامت هم دیگر را در نظر داشته باشند و برای حفظ آن بکوشند.              |         |
| - مسلمانان باید در اصلاح همدیگر کوشا باشند.                                                        |         |
| کارخانه گی                                                                                         |         |
| معلم محترم شاگردان را به انجام کارخانه گی کتاب درسی مکلف میسازد. و برای شان بگویید که در           | ۵دقیقه  |
| رابطه به عنوان درس یک مقاله پنج سطری بنویسند                                                       |         |

درس: چهاردهم

عنوان: اهمیت مشوره

صفحه: ٥١

وقت: دو ساعت درسي

اهداف

شاگردان باید:

١- متن حديث مبارك را دُرست خوانده و حفظ نمايند.

۲ – معنای کلمات حدیث را بدانند.

۳- اهمیت مشوره را از نظر اسلام بدانند.

۴- در امورات زنده گی با بزرگان خود مشوره کنند.

# دانش لازمي

- مشوره در اسلام یک اساس مهم میباشد که خداوند کریم در آیات مبارکهٔ قرآنکریم آن را اصل قرار داده است. رسول گرامیش مسلمانان را به رعایت آن (مشوره کردن) امر فرموده است. از این لحاظ آنحضرت همیشه در انجام کارها و اتخاذ تصامیم از یاران گران قدرش مشوره می گرفت؛ طور مثال: در سال پنجم هجری آنحضرت از پلان شوم مشرکین و کفار اطلاع به دست آورد. از اینکه آنها با همکاری یهود و منافقین به طور دسته جمعی بالای مدینه منوره حمله می کنند حضرت رسول الله قبل از اینکه دست به کدام کاری زند. جلسه مشورتی را به خاطر نجات مسلمین و شهر مدینه برگزار می کند. و با اصحاب کرام مشوره مینماید. بعد از تبادل افکار، طرح حضرت سلمان فارسی را تأیید میکند، طرح ایشان این بود که باید در اطراف مدینهٔ خندق حفر شود. حضرت سلمان فارسی گفت: وقتیکه ما در فارس به محاصره و مشکلات جنگی روبرو میشدیم اطراف خود را حفرمی کردیم تا دشمن نتواند به ما دست یابد. بعد از تأیید نظروی رسول خدا برای هر گروه ده نفری به مسافه چهل ذراع را تعیین نموده و ایشان را به حفر کردن خندق امر می کند. حتی جناب خود ایشان در این کار سهم فعال می گیرند.

#### صلح حديبيه

حضرت رسول الله بعد از کار صلح برای اصحاب خود می گوید: برخیزید مواشی خود را ذبح نموده و سر خویش را بتراشید. آنحضرت این سخن را سه بار تکرار می کند؛ اما کسی برنمی خیزد چون ایشان با رسول خدا یکجا به قصد حج عمره آمده بودند؛ اما از سوی مشرکین برای ایشان اجازه عمره داده نشد و آنها زیارت خانه کعبه را طواف نکرده بودند. خیلی ها اندوهگین بودند به خصوص حضرت عمر خصرت رسول الله به خیمه حضرت ام سلمه رضی الله عنها داخل شد و موضوع را برای وی باز گو نمود. حضرت ام سلمه برای آن جناب مشوره دادند: برو بدون اینکه با کسی سخن بگویی قربانی خود را ذبح کن وسلمانت را بگو تا موهایت را حلق کند. حضرت رسول الله می رود و چنین می کند. بعد اصحاب کرام که ایشان را می بینند مواشی خویش را ذبح نموده و موی سر یکدیگر را می تراشند. بلی با وجود اینکه برای رسول الله وحی نازل می شد، در انجام کارهای خود از مشوره کارمی گرفت. پس ما نباید این اصل را فراموش نماییم.

- واضح است کاری که به اساس مشوره صورت گیرد پشیمانی ندارد. مسلمان باید در انتخاب مشاور (مشوره دهنده) دقیق باشد. شخصی را انتخاب کند که صاحب ایمان و تقوای کامل باشد. و نیز شخص مشاور باید درک کند که امین تعیین شده است و برای امین خیانت مناسب نیست؛ زیرا در مورد خیانت ورزیدن در امانات وعیدی آمده. (قال رَسولَ الله پرایکان لِمَن لا اَمَانة لهُ وَلا دِینَ لِمَن لاعَهدَ لهُ)

حضرت رسول الله من فررماید: ایمان کامل برای کسی نیست که در امانت خیانت ورزد و دین داری برای کسی نیست که به عهد خود وفا نکند.

بدین اساس مسلمانان باید در امورات خویش با برادران شان مشوره کنند و از نظریات سالم آنها استفاده نمایند، خداوند کریم برای ما در این عرصه توفیق خویش را عنایت فرماید.

معنای کلمات: نهفته: پنهان، امین: امانتدار، دیانت: دین داری، عوامل: جمع عامل به معنای علت و سبب.

روش تدریس: سؤال و جواب، انفرادی و گروهی، توضیحی و تشریحی

مواد ممد درسی: کتاب، تخته، تباشیر

| واد شدد | <b>ارسی:</b> کتاب، بحثه، بباشیر                                                                  |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| وقت     | فعاليتها                                                                                         |
| ۵ دقیقه | بعد از تطبیق موضوعات مقدماتی با طرح چند سؤال درس گذشته را ارزیابی میکند؛ طور مثال: کی            |
|         | مي تواند اين جز حديث مبار ک را ترجمه کند؟                                                        |
|         | (إنّ أحدُكمُ مرأة اخيهِ فإن رأي بهِ أذي) بعد از ترجمه جزء حديث مبارك و اراية جوابها توسط شاگردان |
|         | در مورد (اهمیت مشوره قبل از انجام کار و یا گرفتن تصمیم) برای شاگردان مختصراً صحبت میکند.         |
| ۲۵دقیقه | توجه شاگردان را به درس معطوف داشته نص حدیث مبارک را قرائت میکند.                                 |
|         | برای شاگردان هدایت میدهد تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند و خود در عین حال کلمات نهفته،          |
|         | امین، دیانت و عوامل را روی تخته صنف مینویسد.                                                     |
|         | از یک شاگردی که در قطار اخیر صنف است میخواهد تا کلمات را معنا نماید بعد از یک شاگرد              |
|         | دیگر میخواهد تا نص حدیث را دقیقاً بخواند.                                                        |
|         | از دو شاگرد میخواهد تا یکی از ایشان عناوین جانبی ذیل را خوانده و دیگرش آنها را روی تخته          |
|         | بنويسد:                                                                                          |
|         | – اهمیت مشوره را دادن                                                                            |
|         | - حفظ امانت                                                                                      |
|         | – مشورہ از کی بای <i>د</i> گرفت؟                                                                 |
|         | با استفاده از عناوین جانبی درس را برای شاگردان توضیح و تشریح مینماید در صورت ضرورت بالای بعضی    |
|         | نکات تمرکز بیشتر نموده روی تخته نکات مهم را بیرون نویس میکند.                                    |
|         | از چند شاگرد میخواهد تا هر کدام یک عنوان جانبی درس را به همصنفان خود تشریح کند. سپس از شاگردان   |
|         | بخواهید تا در رابطه به اهمیت موضوع درس از هم دیگر سؤال نمایند و خود متوجه جوابها میباشد          |
|         |                                                                                                  |



برای شاگردان هدایت می دهد تا همه کلمات را از روی تخته رونویس نمایند.

برای شاگردان چند دقیقه وقت دهید تا در در رابطه به اهمیت مشوره بین هم بحث نموده نتایج بحث خود را روی کاغذ بنویسند.

۱۰دقیقه ارزیابی شاگردان را با استفاده از سؤالات کتاب درسی ارزیابی مینماید.

**خلاصه** درس در نکات ذیل خلاصه میشود:

- مشوره در دین اسلام یک اصل مهم است که مسلمانان به رعایت آن همواره فرا خوانده شده اند.

- در مورد مشوره آیات و احادیث متعددی وجود دارد.

- یکی از رازهای موفقیت در کارها مشوره است.

- برای گرفتن مشوره باید شخص امین و با تقوا انتخاب شود.

- مشوره دهنده در حقیقت امانتدار است و باید متوجه مسؤولیتش باشد.

۵ دقیقه

# کارخانه گی

شاگردان را به انجام کارخانه گی کتاب درسی مکلف میسازد. و برای شان دستور دهید که ترجمه حدیث مبارک را در کتابچههای شان بنویسند.

درس: پانزدهم

عنوان: کمک به مساکین

صفحه: 30

وقت: دو ساعت درسي

#### اهداف

شاگردان باید:

۱- نص حدیث مبارک را درست خوانده و معنای آن را بفهمند.

۲- پیام درس را در زنده گی روزمره شان به شکل خوبتر عملی نمایند.

۳- اهمیت و ارزش کمک و حب مساکین را درک نمایند.

۴- در آینده اشخاص دلسوز، با احساس و با سخاوت بار آیند.

## دانش لازمي:

- كمك و معاونت يكى از وجيبه هاى اسلامى به شمار ميرود كه در اين مورد خداوند كريم در بسا آيات متبركه فرموده است كه چند آيه مبارك را طور مثال: ذكر مى نماييم (وَاعبُدوا اللهُ وَلا تُشرِكُوا بهِ شَيئاً وّ بِالوَالدَينِ إحسناً وّبِذِي القُربي وَاليتمي وَالْمَسَاكِينِ) الآيه. سوره النساء آيت ٣٢

ترجمه: خداوند را عبادت كنيد و سپس به او چيزى را شريك نسازيد. و با پدر و مادر تان نيكى نماييد و نيز با اقارب، يتيمان و مساكين نيكى كنيد. و همچنان خداوند تعالى مىفرمايد (فَاتِ ذَاالقُربي حَقّهُ وَالْمِسكِينَ وَابنَ السّبِيلِ ذَلِكَ خَيرٌ لِلذِينَ يَرِيدُونَ وَجهَ اللهِ وَاُولئِكَ هُمُ المُفلِحُون) (سوره روم - ٣٨).

ترجمه: پس بده حق صاحب قرابت خویش را و حق مسکین و مسافر را و این بهتر است برای کسانیکه میخواهند رضای الله را و این گروه رستگار و کامیاب اند.

البته خیر و نیکی دنیا و آخرت نصیب همچوبنده گان خداوند تعالی میشود که هدف ایشان از انجام کارهای خیر فقط رضای پروردگار است. و نیز خداوند کریم برای رسول گرامیش میفرماید که در حقیقت این امر متوجه همه امت است (وَامَّا السَّائِلُ فَلا تَنهَر)

ترجمه: و اما سؤال کننده و یا فقیر را زجر و توبیخ مکن. تفسیر: از فقرا و مساکین همواره دلجویی کن و تاحد توان حاجت ایشان را برآورده ساز. در این آیه مبارک آنحضرت مخاطب است؛ اما مراد عام امت است به خصوص اشخاص غنی و ثروتمند.

- حضرت رسول الله #نیز احادیث گران بهایی را در رابطه به موضوع (کمک به مساکین) ارشاد فرموده است که چند حدیث مبارک را به گونهٔ نمونه ذکر می نماییم:

(عَن نُعمَان بِن بَشِيرِقالَ قالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ تَري المؤمنين في تَراجِمُهُم وَتَوَادّهُم وَتَعاطِفُهُم كَمَثلِ الجَسَدِ إذا إشتكي عُضوَ تَداعي لهُ سَائِرالجَسَد بِالسَّهروَالحمّي) {متفق عليه}

از حضرت نعمان بن بشیر هم روایت است که رسول الله شخومودند مؤمنان را در مهربانی، دوستی و عاطفه با هم دیگر شان؛ مانند: جسد واحد می بینی. هر گاه یکی از اعضای آن به درد آید، بقیه اعضای بدن در بیخوابی و تب با آن شریک می شوند. (مشکوهٔ ص ۴۲۲)



بنی آدم اعضای یکدیگراند که در آفرینش زیک گوهر اند چو عضوی به درد آورد روز گار دیگرعضوهارا نماند قرار توکز محنت دیگران بی غمی نشاید که نامت نهند آدمی

ىعدى

حضرت نعمان بن بشیر از مولود از مردم انصار در اسلام است؛ مثلیکه نخستین مولود از مهاجرین در اسلام حضرت عبدالله بن زبیر است.

(عَن ابن عُمرأنَ رَسُولَ الله ﷺ قالَ مَن كانَ فِي حَاجَةِ أَخِيهِ كانَ اللهُ فِي حَاجَتِه وَمَن فَرّجَ عَن مُسلم كُربَةً فَرّجَ اللهُ عَنهُ كُربَةً مِّن كُربَاتِ يومَ القِيمَةِ وَمَن سَترَمُسلِما ً سَتَرهُ اللهُ يومَ القِيمَة) {متفق عليه}

از حضرت ابن عمری روایت است که به تحقیق رسول الله شفر مود: کسیکه که در حل مشکل برادرش تلاش کند، خداوند تعالی مشکل وی را حل میکند. و کسیکه از مسلمانی غم و اندوه را دورکند خداوند از وی اندوه بزرگی را از اندوه های روز قیامت میپوشاند. (مشکوهٔ ص ۴۲۲)

واقعاً این احادیث برای مسلمانان پیام خوشی و امیدواری را بار می آورد دروازهٔ یأس و افسرده گی را می بندد. خداوند رحیم برای اغنیای ما توفیق بخشد تا خود را از این فضایل محروم نسازند. در حدیث ذیل نیز با همین محتوا و با الفاظ دیگری چنین آمده است:

(عَن أنس قالَ قالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ مَن قَضي لاَحدٍ مِن أُمَّتِي حَاجَه يرِيدُ أن يسرّهُ بِهَا فَقد سَرَّنِي وَمَن سَرَّنِي فَقد سَرَّالله وَمَن سَرِّالله وَمَن سَرِيله وَمَن سَرِيله وَمَن سَرِّالله وَمَن سَرِّالله وَمَن سَرِّالله وَمَن سَرِّالله وَمَن سَرِيله وَمَن سَرِيله وَمِن سَرِيله وَمَن سَرِّالله وَمَن سَرِيله وَمَن سَرِيله وَمَن سَرِيله وَمَن سَرِيله وَمَالله وَمَن سَرِيله وَمَن سَرِيله وَمَن سَرِيله وَمَن سَرِيله وَمَا لللهُ وَمِن سَرِيله وَمِن سَرِيله وَمِن سَرِيله وَمِن سَرِيله وَمَن سَرِيله وَمِن سَرَاله وَمِن سَرِيله وَمِن سَرّاله وَمِن سَرّاله وَمِن سَرّاله وَمِن سَرّاله وَمِن سَرّاله وَمِن سَرّاله وَمِن سَرّالله وَمِن سَرّالله وَمِن سَرّاله وَمِن سَرّاله وَمِن سَرّاله وَمِن سَرّاله وَمِن سَرّاله وَمِن سَرّاله وَمِن سَرّالله وَمِن سَرّاله وَمِن سَرّالله وَمِن سَرّاله وَمِن سَرّاله وَمِن سَرّاله وَمِن سَرّاله و

از حضرت انس هم روایت است که رسول الله شخر مودند: کسیکه از امت من حاجت مسلمانی را برآرد و بخواهد که او را شاد گرداند پس در حقیقت خداوند متعال را شاد گرداند پس در حقیقت خداوند متعال را شاد گردانیده. و کسی که من را به جنت داخل می کند. (مشکوهٔ ص ۴۲۵) گردانیده. و کسی که خداوند تعالی را شاد گرداند خداوند تعالی او را به جنت داخل می کند. (مشکوهٔ ص ۴۲۵) معنای کلمات: (مجاهد – کوشش کننده) (سان – برابر) (فوق الذکر – یاد شده بالا)(اذعان اقرار و یا اعتراف) اذعان: اقرار یا اعتراف، مجاهد: کوشش کننده، سان: برابر، فوق الذکر: یاد شده بالا.

روش تدریس: سؤال و جواب، انفرادی و گروهی، توضیحی و تشریحی

مواد ممد درسی: کتاب، تخته، تباشیر...

| فعالیتها                                                                                | وقت     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| بعد از موضوعات مقدماتی با طرح چند سؤال درس گذشته را ارزیابی میکند؛ طور مثال: کی میتواند | ۵ دقیقه |
| بگوید مستشار به کدام شخص گفته میشود.                                                    |         |
| معلم محترم در مورد عنوان درس از شاگردان سؤال میکند: در اموال ثروتمندان حقوق کدام اشخاص  |         |
| و جود دارد؟                                                                             |         |
| بعد از ارایهٔ جواب توجه شاگردان را به درس معطوف داشته نص حدیث را با دقت تام میخواند     | ۲۵دقىقە |
| معلم محترم عناوین جانبی ذیل را روی تخته بنویسید:                                        | *       |
| - ثواب کمک به نیازمندان                                                                 |         |
| - نیکی با مردم عبادت است                                                                |         |
| - کمک با مردم نیازمند کامیابی است                                                       |         |

برای شاگردان هدایت دهید تا درس را از روی کتابهای شان خاموشانه بخوانند و خود در عین حال کلمات مجاهد، سان، فوق الذکر و اذعان را روی تخته مینویسد. بعد از مطالعه خاموشانه از یک شاگرد میخواهد تا در جای خود ایستاده شود و معنای کلمات را بیان دارد.

نص حدیث را توسط چند شاگرد میخواند.

سپس با استفاده از عناوین جانبی درس را برای شاگردان توضیح و تشریح مینماید و در هنگام ضرورت بالای بعضی نکات تمرکز بیشتر می کند.

در جریان تشریح متوجه شاگردان میباشد که آیا آنها با نشاط تام به تشریح درس گوش فرا داده اند باخیر

از چند شاگرد میخواهد تا هر کدام یک عنوان جانبی درس را برای همصنفان خود تشریح نماید. برای شاگردان هدایت دهید تا برداشت خویش را در چند سطر بنویسند و هر کدام در جای ایستاده شده آنرا بخواند اگر وقت کم بود به طور نمونه از هر ناحیه صنف یک نفر بخواند.

ارزيابي جهت اطمينان خود با استفاده از سؤالات كتاب درسي شاگردان را ارزيابي ميكند.

خلاصه درس را در نکات ذیل برای شاگردان خلاصه کنید:

- دین مبین اسلام همواره مسلمانان غنی و ثروتمند را به کمک و معاونت مساکین تشویق مینماید.

- اجر و پاداش كمك كننده به فقرا و مساكين مثل اجر و پاداش يك مجاهد في سبيل الله است.

- دادن صدقه و یا کمک کردن به اشخاص تنگ دست یک عبادت مالی است.

- كاهش فقرا در يك كشور اسلامي مبنى بر احساس ايماني اغنياء ميباشد.

- کمک کردن با مساکین باعث فلاح و رستگاری انسان در دنیا و آخرت میشود.

# کارخانه گی

شاگردان را به انجام کارخانه گی کتاب درسی مکلف میسازد. و برای شان هدایت دهید که در مورد کمک نمودن با مساکین یک مقاله هفت سطری بنویسند. ۵دقىقە

١٠دقىقە

درس: شانزدهم

عنوان: تعليم و تربيت دختران

صفحه: ۵۷

**وقت:** دو ساعت درسي

اهداف

شاگردان باید:

١- نص حديث را درست خوانده بتوانند.

۲ - معنای کلمات حدیث را بیاموزند.

۳- فواید محتوای حدیث مبارک را بدانند.

۴- راوی حدیث را به طور کامل بشناسند.

# دانش لازمي

- راوی حدیث حضرت انسی بن مالک بن نضر است. ایشان مدت ده سال خدمتگذار رسول خدا بودند. امام بخاری و امام مسلم از وی حدیثی را روایت می کنند: (عن انس ِ قال خدمتُ النّبی \* عَشرَ سِنینَ فَمَا قالَ لِی أُفِ وَلا لِمَ صنعتَ وَلا كُلُّ صَنعتَ) «متفق علیه»

- حضرت انسی در زمان خلافت حضرت عمری به شهر بصره مسکن گزین شد و آخرین صحابی بود که در شهر بصره در سال ۹۱ هجری قمری وفات کرد.

تعليم و تربيه دختران در دين اسلام جاى خاصى را دارد؛ چنانچه در مورد، احاديث زيادى موجود است كه چند آنرا طور نمونه ذكر مى كنيم: (عن عائشة قَالت جَاءَتني إمرَأةٍ وَمَعَهَا إبنَتانِ لَهَا تسألنِي فَلمتج َ دَعِندِي غَيرِتَمَرَةٍ واحدة فاعطَيتُهَا إياهَا فقسِمةها بَينَ ابنتيها ولم تأكل منها ثمّ قامت فخرجت فدخل النّبي فحدثته فقال مَن ابتلي في هذه البنات بشئي فأحسن إليهن كنّ لهُ ستراً من النّار) «متفق عليه»

ترجمه: از حضرت عائشه صدیقه «رض» روایت است که گفت: زنی با دو دخترش نزدم آمد و سؤال کرد و من در آن هنگام به جزیک دانه خرما چیزد یگری نداشتم. من آن خرما را برایش دادم وی آن خرما را در بین دخترانش تقسیم کرد و خودش از آن نخورد. بعد بر خاست و بیرون شد. سپس نبی کریم داخل شد من جریان را برایش گفتم ایشان فرمودند: کسی که در این دختران (مراد جنس است) مورد آزمایش قرار گیرد و آن شخص برای آنها نیکی کند نیکی وی در مقابل آتش دوزخ برایش پرده میباشد.

- متأسفانه با وجود این همه دستورات دینی بعضی کسان هنوز هم نسبت به دختران تعصب دارند و پسران را بر آنها ترجیح میدهند و حتی نسبت به مادر دختر که تنها گناه وی تحمل مشقت و سختی است در دل بعضی اشخاص نفرت پیدا میشود که این کار و خصال در حقیقت یک رسم زمان جاهلیت است؛ چون: مشرکین دختران را زنده به گور

می کردند که قرآنکریم شاهد این ظلم آنها است. خداوند کریم در سوره مبارک تکویر در آیت هشتم و نهم می فرماید: «وَاذَا الْمَوْءُدَةُ سُئِلت بَاي ذنبِ قُتِلت» ترجمه: و چون از آن دخترک زنده به گور پرسند که به کدام گناه کشته شده است.

حضرت رسول خدا شخصاً نسبت به دختران خویش بسیار مهربان بود و همیشه آنها را مورد شفقت و نوازش خود قرار میداد و حتی پسران ایشان را به دوش کشیده بر زانوهای مبارکش مینشاند. چنانچه حضرت براء حدیثی را روایت می کند: (عَن البَرَاء قالَ رَایتُ النّبی اللهٔ وَالحَسن بِن عَلی عَاتِقهِ یقوُل أَلهُم إِنِی أَحبّهُ فاحبّهُ) « متفق علیه»

از حضرت براء راویت است که گفت: من نبی کریم را در حالی دیدم که حضرت حسن بن علی کرم الله وجهه به دو شش بود و می گفت ای خداوند من وی را دوست دارم و تو نیز دو ستش دار. پس تعلیم دهنده و مربی اطفال به خصوص از دختران نزد خداوند کریم بسیار معزز و مکرم بوده است.

و باید گفت: فرا گرفتن تعلیم و تربیه حق مسلم هر مسلمان است؛ اگر پسر باشد یا دختر، پس نباید هیچ ذی حقی از حقش محروم شود. تنها یک چیزی که قابل نگرانیست همانا عدم فضای مطمئن اسلامی و اخلاقیست.

معنای کلمات: بلوغ: جوانی، مصونیت: نگهداری، اولویت: برتری.

روش تدریس: سؤال و جواب، انفرادی و گروهی، توضیحی و تشریحی مواد ممد درسی: کتاب، تباشیر، تخته و غیره

| <b>وقت</b><br>۵دقیقه |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|----------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۵دقیقه               | فعاليتها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| l l                  | بعد از تطبیق موضوعات مقدماتی با طرح چند سؤال درس گذشته را ارزیابی میکند؛ طور مثال: کی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                      | می تواند بگوید برای کدام شخص اجر و پاداش جهاد داده میشود؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                      | عنوان درس را روی تخته نوشته و در مورد اهمیت پرورش و تربیه دختران چند دقیقه صحبت می کند.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                      | نص حدیث را با ترجمه آن برای شاگردان میخواند.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲۵دقیقه              | از یک شاگرد میخواهد تا عناوین جانبی ذیل را در کنار تخته بنویسد:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                      | - ثواب تربیت دختران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                      | – حقوق دختران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                      | - نیکی با دختران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                      | توجه اسلام به زنده گی زنان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                      | - فهماندن دین به شکل درست                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                      | بعد برای شاگردان وظیفه دهید تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند و اگر به کدام مشکلی برمی خورند                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                      | آنرا یاد داشت کنند در عین حال کلمات بلوغ، مصونیت و اولویت را روی تخته مینویسد.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                      | از یک شاگرد میخواهد تا کلمات را معنی کرده و نص حدیث را به آواز مناسب به دقت بخواند.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                      | با استفاده از عناوین جانبی درس را برای شاگردان توضیح و تشریح میکند. در جریان تشریح درس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                      | معلم محترم بالای بعضی نکات اساسی و کلیدی تمرکز بیشتر می نماید.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                      | از چند شاگرد میخواهد تا هر کدام یک عنوان جانبی درس را برای همصنفان خود تشریح نمایند.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                      | - نیکی با دختران توجه اسلام به زنده گی زنان او فهماندن دین به شکل درست بعد برای شاگردان وظیفه دهید تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند و اگر به کدام مشکلی برمی خورند آنرا یاد داشت کنند در عین حال کلمات بلوغ، مصونیت و اولویت را روی تخته می نویسد. از یک شاگرد می خواهد تا کلمات را معنی کرده و نص حدیث را به آواز مناسب به دقت بخواند. با استفاده از عناوین جانبی درس را برای شاگردان توضیح و تشریح می کند. در جریان تشریح درس معلم محترم بالای بعضی نکات اساسی و کلیدی تمرکز بیشتر می نماید. |

از یک شاگرد جواب این سؤال را جویا میشود: حضرت رسول خدا کدام شخص را برای قرب و نزدیکی خودش در روز قیامت وعده کرده است.

شاگردان را به گروپهای مناسب تقسیم نموده از ایشان میخواهد تا در مورد از همدیگر سؤال نمایند و خود نظم را كنترول نموده سؤالات اشتباه را جهت اصلاح نزد خود یاد داشت میكند.

۱۰دقیقه ارزیابی می کند. اور اور ایر استفاده از سؤالات کتاب درسی، شاگردان را ارزیابی می کند.

۵دقیقه

خلاصه این درس در نکات ذیل چنین خلاصه میشود:

- پرورش دهنده و مربی دختران در آخرت اجر عظیم و بهترین قرب را نصیب میشود

– پرورش دختران را اشخاص متقی و پرهیزگار در نظر می گیرند؛ زیرا این کار ناشی از ایمان راسخ

- حقوق دختران بالای والدین شان نه تنها در هنگام طفولیت بلکه بعد از آن نیز نافذ است

– اگر چه در حدیث مبارک دو دختر ذکر شده است؛ اما این اجر در پرورش یک دختر هم مرتب

**کارخانه گی** شاگردان را به انجام کارخانه گی کتاب درسی مکلف می کند. و برای شان هدایت دهید تا در مورد حقوق زن از نظر اسلام یک مقاله شش سطری بنویسند.

درس: هفدهم

عنوان: کسب روزی حلال

صفحه: ٦١

وقت: دو ساعت درسي

#### اهداف

شاگردان باید:

۱ – متن حدیث مبارک را درست خوانده بتوانند.

۲- معنای کلمات و ترجمه حدیث را بهتر بدانند.

۳-سعی کنند روزی حلال به دست آرند.

۴- در مورد اهمیت روزی حلال مقاله یی نوشته کرده بتوانند.

## دانش لازمي

- طلب و کسب روزی حلال یکی از وجیبه های مهم اسلامی است که اسلام همواره پیروانش را در به دست آوردن آن فرا خوانده و به طور جدی در مقابل تنبلی و بیکاری مبارزه می نماید. از این جهت است که بیشترین انبیا (علیهم السلام) گذشته، به کار و پیشه اشتغال داشتند؛ چنانچه از زنده گی و سیرت در خشان حضرت رسول خدا معلوم است که قبل از بعثت یک تجارت پیشهٔ امین بودند و همچنان بعد از بعثت هم از تنبلی و بیکاری نفرت داشته دوری می جستند، و شخصاً در بعضی موارد در کارها سهم فعال می داشتند؛ به طور مثال: در کار بنای مسجد نبوی، در ساختن حجرات ازواج مطهرات، در حفر کردن خندق و غیره.

- در رابطه به كسب حلال خداوند كريم مىفرمايد (فَإِذَا قُضِيتِ الصَّلَاةُ فَانتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَابْتَعُوا مِن فَصْلِ اللَّهِ وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَّعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ) (سوره جُمعه آيت ١٠).

ترجمه: (پس هنگامیکه نماز اداء شد پراگنده شوید در زمین و طلب کنید از فضل خداوند و یاد کنید الله تعالی را بسیار تا باشد که شما رستگارشوید).

مفسرین کرام در مصداق این آیه مبارک مینگارند: شما بعد از نماز به خاطر به دست آوردن روزی حلال جهد و تلاش کنید؛ اما متوجه باشید که این تلاش باعث فراموشی ذکرخداوند برای شما نشود. مسلمان باید همیش به خاطر به دست آوردن روزی حلال بکوشد و همواره سعی کند که تا خود و اهل بیت خود را از روزی حلال تغذیه نماید. و از تغذیه خوراک حرام در هر حال بپرهیزد؛ زیرا حضرت عائشه «رض» حدیثی را نقل کرده که حضرت رسول خدا در این مورد وعیدی فرموده است (لاید څل الجنّة جَسدٌ غُذی بِالحرّام)(۱) ترجمه: به جنت داخل نمی شود بدنی که از حرام تغذیه شده باشد.

<sup>-</sup> الترغيب والترهيب للامام المنذري.



- مسلمان باید در به دست آوردن روزی حلال خیلیها محتاط باشد و هیچ گاه از بررسی طُرق عایدات خود غافل نشده و ترس خداوند را فراموش نکند. مسلماً کسانیکه از پروردگار شان ترس و حیاء ندارند برای آنها حلال و حرام فرقی نمی کند؛ چنانچه حضرت سعدی علیه الرحمه می گوید:

هرآنکه از خــــداوند نهر اسد فرق بین حلال و حرام کی شناسد

و نيز حضرت رسول الله \* در مورد فرموده است: (طَلب كسبَ حَلالِ فريضَةٌ بَعد الفَرِيضَةِ قِيلَ يا رَسُولُ اللهِ \* اى الكسب أطيبُ قالَ عَمل الرّجُل بِيدهِ وَكُل بَيع مَّبرُور) {رواه احمد}

حضرت رسول خدا فرمود بعد از فرایض اسلامی یعنی نماز، روزه، زکات و حج فریضه که به دوش مسلمانان است طلب کسب حلال است. گفته شد و یا از آن حضرت پرسیده شد که کدام است آن کسب خوبتر. رَسُولُ الله در حواب فرمود: عمل شخص به دستش؛ یعنی صاحب هر کار، فن و پیشه مشروعی که باشد؛ مانند: خیاطی، نجاری، بنایی، آهنگری، فلز کاری و غیره تجارتی که درست و مشروع باشد، یعنی عاری از دروغ، فریب و قسم ناحق باشد.

- با در نظر داشت نصوص فوق؛ ما مسلمانان باید در پهلوی طاعت پروردگار خود طالب رزق حلال و مشروع باشیم و به خاطر پیش برد و ادامه زنده گی خود راهها و موارد مشروع را انتخاب نماییم تا باشد که سعادت دارین نصیب ما شود.

معناى كلمات: قبيله: طائفه، صدد: قصد، جستجو، هيزم: چوب.

روش تدریس: سؤال و جواب، انفرادی و گروهی، توضیحی، تشریحی و مباحثوی

مواد ممد درسی: کتاب، تخته، تباشیر.....

| فعاليتها                                                                                   | وقت     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| عد از موضوعات مقدماتی با طرح چند سؤال درس گذشته را ارزیابی میکند؛ طور مثال:                |         |
| - کی می تواند بگوید کلمه جاریتین مفرد است یا تثنیه و یا هم جمع؟                            | ۵دقیقه  |
| - کی می تواند راوی حدیث درس گذشته را معرفی کند؟                                            |         |
| در روشنایی نصوص شرعی در مورد کسب روزی حلال مختصراً برای شاگردان معلومات داده از یک         |         |
| شاگرد میخواهد تا عنوان درس را روی تخته بنویسد.                                             |         |
| ص حدیث را با دقت کامل برای شاگردان میخواند و بعضی کلمات آنرا معنا میکند.                   |         |
| رای شاگردان وظیفه میدهد تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند و خود در عین حال کلمات قبیله، صدد | ۲۵دقیقه |
| و هیزم را روی تخته مینویسد.                                                                |         |
| نوسط یک شاگرد کلمات را معنی میکند.                                                         |         |
| ُص حدیث را توسط چند شاگرد به آواز مناسب و دقیق میخواند.                                    |         |
| ز یک شاگرد میخواهد تا عناوین جانبی ذیل را در کنار تخته بنویسد:                             |         |
| - به دست آوردن روزی عملی ستوده است                                                         |         |

- به دست آوردن روزی از طریق کار

- کار کردن منافی توکل نیست

- فضيلت كسب

با استفاده از عناوین جانبی درس را برای شاگردان توضیح و تشریح می کند و بالای بعضی نکات کلیدی توجه و تمرکز بیشتر نموده آنها را بیرون نویس می کند.

توسط چند شاگرد درس را تشریح می کند البته از هر یک بخواهید تا یک عنوان جانبی درس را تشریح نماید.

برای شاگردان وقت دهید تا در مورد بدست آوردن طریقههای مشروع و غیر مشروع کسب روزی از هم دیگر سؤال نمایند. و خود متوجه جوابها میباشد.

# ارزيابي

جهت اطمینان خود از یادگیری درس شاگردان را توسط سؤالات کتاب درسی ارزیابی می کند.

# ١٠دقيقه خلاصه

این درس در نکات ذیل خلاصه میشود:

- بهترین بنده آنست که در پهلوی عبادتش در صدد به دست آوردن روزی حلال است

- به دست آوردن رزق حلال در حقیقت یک نوعی از عبادات است.

- اكثريت انبيآ عليهم السلام گذشته صاحب كسب و پيشه بودند.

- فضیلت کسب حلال به آیات و احادیث نبوی ثابت شده است.

- كاركردن توكل را نفي نمي كند بلكه به اثر كار نتايج توكل به دست مي آيد.

## کارخانه گی

شاگردان را به انجام کارخانه گی کتاب درسی مکلف میسازد. و نیز برای شان وظیفه دهید تا متن حدیث را با ترجمه اش در کتابچههای خود بنویسند. ۵دقىقە

درس: هژدهم

عنوان: آسانی در دین

صفحه: ٦٤

وقت: دو ساعت درسي

اهداف

شاگردان باید

۱ - متن حدیث مبارک را درست خوانده بتوانند.

۲- معنای کلمات حدیث مبارک را بفهمند.

۳- مفهوم درس را برای دیگران بیان کرده بتوانند.

۴- راوی حدیث مبارک را درست و کامل بشناسند.

# دانش لازمي

- دین مبین اسلام دین کامل و عاری از تحریف بوده که تمام امورات زنده گی بشر در ابعاد مختلف در آن جا داشته و پاسخ گو برای همه مشکلات فطری بشریت میباشد. در انجام هر امر خداوند متعال برای بنده گانش تسهیلاتی را وضع کرده که همه مطابق توان انسان میباشند. خداوند یکتا در رابطه به این موضوع میفرماید: (وَمَا جَعلَ عَلیکمُ فِی دِینِ مِن حَرج) در سوره حج آیت ۷۸.

ترجمه: خداوند دین را برای شما سخت و دشوار نگردانیده است.

مفسرین کرام مینویسند: در دین اسلام چنین مطلبی وضع نشده که برداشت آن برای بشر دشوار باشد؛ بلکه در احکام دین رخصت و دین رخصتها و تسهیلات گونا گونی وجود دارد. بلی، هنگامی ما به احکام شرعی نظرمی کنیم رخصت و سهولتهای را در میابیم؛ مانند: قصر نماز که خداوند کریم میفرماید: «وَإِذَاضَربتمُ فِی الارضِ فَلیسَ عَلیکمُ جُناحٌ أَن تَقصُرُوا مِن الصّلوةِ»

ترجمه: وقتی که شما سفر کردید در زمین «معیارمسافه را تکمیل کردید» پس گناهی نیست بر شما به اینکه نماز تان را کوتاه کنید.

و همچنان اسلام عزیز برای کسانیکه مریض و یا در سفر اند افطار روزه ماه مبارک رمضان را اجازه داده. خداوند متعال می فرماید: «فَمَن کانَ مِنکمُ مَریضاً أوعَلي سَفرِ فَعِدَةٌ مِّن أیامٍ أُخَر»

کسیکه از شما مریض و یا در سفر بود افطار کند و روزهای افطا رشدهٔ خود را بشمارد. «بعد از اینکه شفا یافت و یا از سفر برگشت روزه گیرد». و هکذا آیات دیگری هم وجود دارد که انسان را در انجام امورات زنده گی به اندازهٔ توانش مکلف گردانیده است؛ طور مثال: خداوند کریم در اخیر سوره بقره می فرماید: (لایکلف الله نفساً الا وسعها)

ترجمه: خداوند هیچ نفسی را مكلف نساخته؛ مگر به اندازهٔ توانش.

- پس اگر ما دقیق شویم به این نتیجه میرسیم که تمام احکام و فرامین اسلام برای نفع و حسب طاقت بشر بوده و هیچ گونه حرجی در آن جا ندارد. از همین لحاظ است که این دین شامل و مکمل تمام ادیان آسمانی گذشته است چون در بعضی از احکام ادیان گذشته نسبت به احکام دین اسلام به مراتب مشکلاتی وجود داشت از قبیل: نماز، روزه و غیره؛ اما



در اسلام سهولتهای فراوانی وضع شده؛ طور مثال: اگر یک شخص، معذور باشد می تواند نمازش را نشسته بخواند و اگرنشسته هم نتوانست می تواند به پهلو و یا به اشاره بخواند. و یا در عدم موجودیت آب می تواند از خاک پاک جهت طهارت خود استفاده کند. هم اینکه یک خانم به حالات مخصوص فطری اش دچار میشود برای وی بسا تسهیلاتی وجو دارد. که حتی ترک نماز و افطار روزهٔ ماه مبارک رمضان برایش جایز میشود.

حضرت رسول گرامی \*در مورد این موضوع (آسانی در دین) احادیث گرانبهایی را ارشاد فرموده است که چندی آنرا ذکر می کنیم: (عَن عَائشة هِی قالت قالَ رَسُولُ الله \* إِنَّ اللهَ رَفِيقٌ بِحِبُ الرِفقَ فِي الأَمرِكُلهِ) {متفق علیه}

از حضرت عائشه صدیقه رضی الله عنها روایت است که رسول الله شفرمود: «به تحقیق خداوند کریم مهربان است و در تمام کارها نرمی و مدارا را دوست میدارد».

و نیز حضرت عائشه صدیقه در مورد آنحضرت می فرماید: (مَا خُیررَسُولُ اللهِ بَینَ امرَین إلاّ اختارایسَرهُمَا مَا لَم یکُن إثماً فَإِن كَان إثماً كَان أبعَد الناس عَنهُ وَمَا انتقمَ رَسُولُ الله لله لِنفسِهِ فِي شَيءٍ قَطْ إلاّ أن ینتهک حُرمَة الله فینتقم لله بِهَا) {متفق علیه } حضرت عائشه صدیقه رضی الله عنها گفت هیچ گاه رسول الله در بین دو کار مخیر نشده مگر اینکه آسان آنها را اختیار کرده (البته انتخاب رسول خدا مشروط به این بود) که در همان کار گناه نباشد. پس اگر در آن گناهی میبود. آنحضرت نسبت به همه مردم از آن دوری میکرد. و هیچ گاه رسول خدا از برای نفسش از کسی انتقام نگرفته است؛ مگر به خاطر قایم بودن حرمت و حدود خداوند تعالی انتقام گرفته است.

و نيز حديثى ديگرى در رابطه به اين الفاظ از جابر ﷺ روايت شده است: (قَالَ رَسُولُ الله ﷺ إذا أرادَ الله بِقَومِ خَيراً دَخَلَ عَليهِم الرفقاً) رواه احمد.

حضرت رسول الله \* فرمود هنگامیکه خداوند تعالی به یک قوم اراده خیر کند در بین شان نرم دلی و نرم خویی را ایجاد میکند. یعنی در میان شان نرمی رایج میشود که به اثر آن همه ایشان نسبت به همدیگر مشفق و مهربان میباشند. نفاق و اختلاف از بین آن قوم رخت می بندد.

معنای کلمات: کوفه: یکی از شهرهای کشور عراق است، فطرت: سرشت و طبیعت انسانی، ابعاد: جمع بعد بمعنی جوانب، عفو: بخشش، توقع: آرزو و امید، بغض: دشمنی، ضد دوستی.

روش تدریس: سؤال و جواب، انفرادی و گروهی، توضیحی، تشریحی و مباحثوی

مواد ممد درسی: کتاب، تخته، تباشیر.....

| فعاليتها                                                                                     | وقت     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| بعد از رعایت موضوعات مقدماتی با طرح چند سؤال درس گذشته را ارزیابی می کند؛ طور مثال:          | ۵دقیقه  |
| کی می تواند بگوید داودالگیلی چه خصوصیاتی داشت؟                                               |         |
| بعد از شنیدن جوابها عنوان درس را نوشته نموده نص حدیث مبارک درس را با دقت تام میخواند.        |         |
| در رابطه به عنوان توضیحات لازم ارایه مینماید و بعد از یک شاگرد میخواهد تا مفهوم عنوان را شرح |         |
| کند.                                                                                         | ۲۵دقیقه |
| برای شاگردان هدایت دهید تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند و خود در عین حال کلمات: کوفه، فطرت، |         |

ابعاد، عفو، توقع و بغض را روى تخته مىنويسد.

از یک شاگرد میخواهد تا کلمات روی تخته را معنی کند؛ البته سعی میورزد تا معنای کلمات را شاگردان بازگو شوند.

معنای کلمات را توسط یک شاگرد در مقابل لغات مربوط مینویسد.

بعد از دو شاگرد بخواهید تا هر یک نص حدیث را دقیقاً بخواند.

از شاگرد دیگرمی خواهد تا عناوین جانبی ذیل را بالای تخته صنف بنویسد:

- حكمت حديث شريف

- در دعوت از نرمی کار گرفتن

- دوری جستن از ایجاد تنفر

- دوری جستن از اختلاف

با استفاده از عناوین فوق، درس را برای شاگردان تشریح مینماید. در جریان تشریح کوشش میورزد تا توجه همه شاگردان را به خود جلب کند.

از چند شاگردی که در روزهای گذشته در فعالیت تشریحی کمتر سهم گرفته اند بخواهید تا هر کدام یک عنوان جانبی درس را برای دیگران تشریح و توضیح نماید.

برای دو شاگرد وظیفه دهید تایکی ایشان نص حدیث مبارک را دقیقاً از روی کتاب بخواند و دیگری آن را ترجمه نماید.

برای شاگردان چند دقیقه محدود وقت دهید تا آنچه به نظر شان در دین آسان است روی کاغذ جهت اظهار برای دیگران بنویسند.

ارزيابي مي كند.

۱۰دقیقه خلاصه درس در نکات ذیل خلاصه میشود

۵دقیقه

- دین اسلام دین سهولت، آسایش، امن و عاری از هر گونه حرج و سختی است.

- حضرت رسول خدا مسلمانان را از بد بینی و بغض منع فرموده است.

- تسهیلاتی که در دین اسلام وضع شده است در ادیان گذشته وجود نداشت.

- در مورد آسانی در دین آیات متعدد و احادیث نبوی وارد شده است.

- تنفر و اختلاف باعث بدبختی و از هم پاشی شیرازه مسلمانان میشود.

- حضرت سعید بن ابی بُرده نواسه حضرت ابوموسی اشعری بود که در سال ۱۶۸ هجری در شهرکوفه وفات کرد.

**کارخانه گی** شاگردان را به انجام کارخانه گی کتاب درسی که نوشتن مقاله است مکلف می سازد.

درس: نزدهم

عنوان: لعنت گفتن

صفحه: ۱۸

وقت: دو ساعت درسی

#### اهداف:

شاگردان باید:

۱ – متن حدیث مبارک را درست خوانده بتوانند.

٢- ترجمهٔ حدیث مبارک را بفهمند.

۳- از زشت گفتن و لعنت کردن اجتناب کنند.

۴- معنای کلمات را بدانند.

# دانش لازمي

- برای هر مسلمان لازم است که از لعنت کردن و از گفتن اقوال بد و قبیح اجتناب ورزد. و همواره سعی کند که زبانش را از گفتن همچو اقوال بد حفظ داشته به تمام فرامین اسلام عامل باشد. خداوند کریم در سورهٔ بقره از عهد و پیمان بنی اسرائیل یاد می کند که یک جزء آن گفتن سخن نیکوست برای مردم. و می فرماید:

«وَإِذَاخَذَنَامِيثَاقَ بَنِي إِسرَائِيلَ لا تَعَبُدُون إِلاّ اللهَ وَبِالْوَالدَيْنِ إحسناً وَذِي القُرِبَي وَاليَّتَمي وَالْمَسكِين وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسناً وَأَقِيمُوا الصّلوةَ وَآتُوالزِّكُوةَ» (آيت ٨٣)

ترجمه: و چون ما گرفتیم از بنی اسرائیل عهد و پیمان بر اینکه عبادت نکنید چیزی را مگر ذات الله را عبادت کنید و با پدر و مادر و صاحبان قرابت و با یتیمان و مساکین نیکویی نمایید و برای مردم سخن نیک بگویید و برپا دارید نماز را و بدهید زکات را. پس برای ما مسلمانان نیز لازم است تا در مقابل مردم سخن نیکو گفته و از سخنان بد و فحش پرهیز کنیم. زیرا برای کسی که خود را مسلمان میخواند لعنت کردن و فحش گفتن مناسب نیست؛ چنانچه در حدیث ذیل از آن نهی شده است:

(عن ابي هريرة أن رسول الله # قال لا ينبغي لصديق أن يكون لعاناً) (رواه المسلم)

ترجمه: از حضرت ابی هریرهٔ هی روایت است که به تحقیق رسول الله فی فرمود: «مناسب نیست و نمی سزد برای هیچ صدیقی (برای هیچ مسلمانی) که بسیار لعنت گویا لعنت کننده باشد.»

مؤمن باید همیش متوجه زبانش باشد و کوشش کند که هیچگاه از زبانش الفاظ کفر، بد، دشنام، لعنت، و فحش صادر نشود. و باید در هر حال به خصوص در حالت قهر خیلی ها محتاط باشد؛ زیرا حفظ زبان از الفاظ بد بستگی به ایمان دارد. در حدیث دیگری حضرت رسول خدا می فرماید: «مَن یضمِن لِی مَا بَینَ لِحِیهِ وَمَا بَینَ رِجِلیهِ أَضَمَنُ لَهُ الجُنّةَ»

ترجمه: از حضرت سهل بن سعد روایت است که رسول الله شفرمود: «کسیکه به من حفظ آنچه را که در بین دو لحنش است؛ یعنی زبان و حفظ آنچه را که در بین دو پایش «فرج» است ضمانت کند. من برایش دخول جنت را ضمانت می کنم.»

حضرت رسول الله ﷺ حتى از لعنت كردن يهود منع فرمودند؛ چنانچه در حديثي آمده است.

(عَن عَائِشةَ قَالَت إستأذن َ رهطٌ مِن اليهُود عَلَي النّبي ﴿ فَقَالُوا السَّامُ عَلَيكُم فَقَلَتُ بَل عَلَيكُم السَّام وَاللعنَةَ فقالَ يا عَائشةَ إِنَّ اللّهَ رَفِيق يحِبُّ الرِّفق فِي الأَمرِّكُلهُ قُلتُ أُولَم تَسمَع مَا قَالُوا قالَ قَد قُلتُ وَعَليكُم) {متفق عليه} ترجمه: از حضرت عائشه «رضی الله عنها» روایت است که: گروهی از اهل یهود از رسول الله اجازه دخول خواستند بعد گفتند السام علیکم (مرگ بر تو) دعای بد کردند. پس گفتم بلکه بر شما باد مرگ و لعنت. پس رسول الله فرمودند: ای عائشه به تحقیق خداوند تعالی لطیف است لطف و نرمی را در تمام امور دوست میدارد. عائشه صدیقه میگوید برای رسول الله گفتم آیا نشنیدی چیزی را که آنها گفتند؟ رسول الله فرمود: به تحقیق گفتم بر شما باد «هر آنچه را که گفتید».

در عصر رسول الله الصحاب کرام بیشتر از همه میکوشیدند که از منکرات دوری جویند و هیچگاه یکی بر دیگری لعنت نمی کردند؛ اما متأسفانه در عصر ما کسانی هستند که والدین دیگران را دشنام میدهند و لعنت میگویند که در نتیجه لعنت به والدین خود شان بر می گردد و این حالت را رسول خدا برای اصحاب گرامیش گفتند و آنها همه تعجب کردند. که آیا شخص پدر و مادرش را دشنام میدهد برای شان چنین فرمود:

(عَن عَبدالله بِن عَمروقالَ قالَ رَسُولُ الله ﷺ مِن الكَبَائِرشَتمَ الرَّجُل وَالدَيهِ قَالُوا يا رَسُولَ الله ﷺ وَهَل يشتِمُ الرِّجُل وَالديه قالَ نَعم يستبَ أبا الرَّجُل فَيستبُ أباهُ وَيسّبَ امَّهُ فيسّبُ أمّهُ) {متفق عليه}

ترجمه: از حضرت عبدالله بن عمروی روایت است که رسول الله «فرمود: از جمله گناه هان کبیره یکی این است که کسی پدر و مادر خود را دشنام دهد. یاران گفتند یا رسول الله «آیا کسی پدر و مادر خود را دشنام میدهد؟ رسول الله «قرمود: بلی، شخصی پدر کسی را دشنام میدهد بعد آن کس پدر وی را دشنام میدهد. پس در حقیقت پدر خود را دشنام داده است و مادر کسی را دشنام میدهد، بعد آن کس مادر وی را دشنام میدهد. پس در حقیقت مادر خود را دشنام داده است.

معنای کلمات: مسؤول: سؤال شونده، تند خو: زشت، ملعون: لعنت شده، شریعت: راه و روش دین. روش تدریس: سؤال و جواب، انفرادی و گروهی، توضیحی و تشریحی مواد ممد درسی: کتاب، تخته، تباشیر.....

| فعالیتها                                                                                     | وقت     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| بعد از موضوعات مقدماتی با طرح چند سؤال درس گذشته را ارزیابی می کند؛ طور مثال: کی می تواند    | ۵دقیقه  |
| ترجمه این جزء حدیث مبارک را (یسّراً وَلا تُعَسّراً وَبَشّراً وَلا تُنفَراً) روی تخته بنویسد. |         |
| بعد از شنیدن جوابها در مورد اهمیت حفظ زبان و گناه لعنت کردن برای شاگردان در روشنایی          |         |
| نصوص صحبت مختصر مي نمايد.                                                                    |         |
| عنوان درس (لعنت گفتن) را توسط یک شاگرد روی تخته مینویسد. و بعد توجه شاگردان را به            | ۲۵دقیقه |
| کتابهای شان معطوف داشته نص حدیث مبارک درس را با دقت تام میخواند                              |         |
| از دو شاگرد میخواهد تا یکی از ایشان عناوین جانبی ذیل را بخواند و دیگر شان آنها را بنویسد:    |         |
| - حكمت حديث شريف                                                                             |         |
| - لعنت گفتن گناه بزرگ است                                                                    |         |
| - دعای بد کردن لعنت گفته میشود                                                               |         |
| - آمدن رسول الله <sup>#</sup> رحمت است                                                       |         |

برای شاگردان هدایت دهید تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند و خود در عین حال کلمات مسؤول، ملعون و شریعت را روی تخته می نویسد.

كلمات را توسط يك شاگرد معنا ميكند.

نص حدیث را بالای یک شاگرد میخواند و توسط شاگرد دیگر آنرا ترجمه میکند

با استفاده از عناوین جانبی درس را برای شاگردان تشریح می کند.

از چند شاگرد میخواهد تا هر کدام یک عنوان جانبی درس را به نوبهٔ خود در مقابل تخته تشریح کند. شاگردان را به دو دسته تقسیم نموده برای شان وظیفه دهید تا در مورد اضرار لعنت گفتن از هم دیگر سؤال نمایند و خود در عین حال نظم صنف را بر قرار داشته جوابها درست و اشتباه را جداگانه نزد خود یاد داشت می کند

بعد از ختم فعالیت گروهی جوابها درست را تمجید نموده و جوابها غلط را بدون توبیخ و نکوهش اصلاح می کند.

ارزیابی جهت اطمینان خود از یادگیری درس شاگردان را با سؤالات کتاب درسی ارزیابی می کند.

**خلاصه** درس در نکات ذیل خلاصه میشود:

- لعنت کردن گناه بزرگی است که حتی رسول خدا از لعنت کردن مشرکین خود داری نموده است.

- برای هیچ مسلمانی مناسب نیست که لعنت گو باشد.

- دعای بد در ذات خود یک نوع لعنت گفتن است باید مسلمان از آن پرهیز نماید.

**کارخانه گی** شاگردان را به انجام کارخانه گی کتاب درسی مکلف میسازد.

١٠دقىقە

درس: بیستم

عنوان: اسباب بر خورداری از سایه عرش الهی در آخرت

صفحه: ۷۱

**وقت:** دو ساعت درسي

اهداف

شاگردان باید:

١- نص حديث مبارك را درست خوانده بتوانند.

۲- حدیث مبارک را ترجمه کرده بتوانند.

۳- در جوانی و حتی قبل از ایام جوانی به عبادت خداوند تعالی بپردازند.

۴- صفات اشخاص سعادتمند و نیک بخت را بشناسند.

## دانش لازمي

- بنده گی و طاعت حق پروردگار عالم بالای بنده گانش میباشد و هدف از خلقت انسان و جنیات در این دنیا فقط همین است و بس؛ چنانچه خداوند ﷺ می فرماید: (وَمَا حَلقتُ الجِنَّ وَالاِنسَ إلاّ لِیعبُدؤن)(سوره ذاریات آیه ۵۰).

ترجمه: و من خلق نکرده ام جن و انس را مگر برای عبادت و بنده گی.

سرمشق دعوت و تبليغ تمام انبيآ عليهم السلام براى امت و قوم شان فقط همين بوده كه عبادت نكنيد چيزى را به جز از الله؛ چنانچه در بسا آيات قرآن كريم اين موضوع «عبادت خداى يكتا»: (ألاّ تَعبُدُوآ إلاِ الله) وجود دارد.

- پس در هر زمان و عصر پیروان هر دین سماوی به عبادت خداوند تعالی مکلفیت داشتند و اگر ما به قرآن کریم دقت کنیم در بسیاری از آیات در میابیم که خداوندمتعال همه نظام کاینات و همه مخلوقات زمین را برای نفع انسان آفریده و برای بنده گانش همه را مسخر گردانیده و نیز انسان را برای طاعت و بنده گی آفریده است. یک آیت مبارک را طور نمونه بیان می کنیم (وَسَخّرلَکُمُ الشّمسَ وَالقَمَردَآئِبَین وَسَخَّرلَکُمُ الّیلَ وَالنّهَار)

ترجمه: و مسخر کردیم و یا رام (مطیع) ساختیم برای شما آفتاب و مهتاب را به طور همیشه و نیز مسخر کردیم برای شما شب و روز را حضرت سعدی علیه الرحمه این آیهٔ مبارک را در قالب شعر تفسیر کرده است:

> ابرو باد ومه و خورشید و فلک در کار اند تا تونانی به کف آری و به غفلت نخوری همه از بـــهر سر توگشته فرمان بردار شرط انصاف نباشد که تو فرمان نبری

- عبادت خداوند تعالی به دو قسم است. یک عبادت جسمی یا بدنی؛ مانند: نماز، روزه، تعلیم و تدریس... قسم دوم آن عبادت مالی است. مانند زکات، صدقات، اعمار مسجد و یا مدرسه. حج بیت الله... هر دو را در بر میگیرد یعنی جسمی و مالی است.

به طور عموم باید گفت که انجام هر آن کاری که مطابق قواعد اسلامی بوده باشد و مورد رضای خداوند تعالی قرار گیرد؛ در حقیقت آن در ذاتش یک نوع عبادت است، زیرا اگر ما تنها نماز و روزه را عبادت شماریم معیار بنده گی را



تكميل كرده نميتوانيم چون خداوند(إلا لِيعبُدُونَ) فرموده است. مسلماً بهترين عبادت آنست كه توام با اخلاص باشد و در جواني صورت گيرد.

به روایت حضرت عمر فاروق محدیثی آمده است که: حضرت رسول الله در رابطه به اخلاص می فرماید: (ان تَعبُدالله کَانک تَرَاهُ فَإِن لَم تَکُن تِرَاهُ فَإِن لَم تَکُن تِرَاهُ فَإِن لَم تَکُن تِرَاهُ فَإِن لَم يَبِينى پس اگر تو آن ذات را میبینی پس اگر تو آن ذات را میبیند.

انسان باید بکوشد هنگامیکه به ادای فرامین خداوند تعالی مکلف می گردد؛ یعنی وقتیکه بالغ میشود به عبادت پروردگارش بپردازد. معلوم است که نزد خداوند منان عبادت در جوانی محبوبتر است؛ چون در این ایام تمام غرایض نفسانی و شهوانی انسان در وجودش فعال میباشد. و همواره آنرا به سوی انجام کارهای نا مشروع دعوت می کند؛ اما جوان مسلمان بالای همه خواهشات پا گذاشته به عبادت خالقش می پردازد؛ پس بدون شک از همین لحاظ است که جوان عابد و پرهیزگار در قطار سعداء و خوشبختان قرار گرفته است. این حدیث نزد محدثین کرام به نام حدیث سعداء مشهور است.

روش تدریس: سؤال و جواب، انفرادی و گروهی، توضیحی و تشریحی مواد ممد درسی: کتاب، تخته، تباشیر...

| <i>3.</i>                                                                                 |         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| فعاليتها                                                                                  | وقت     |
| بعد از موضوعات مقدماتی باطرح چند سؤال درس گذشته را ارزیابی میکند؛ طور مثال:               | ۵دقیقه  |
| کی می تواند بگوید لعنت گفتن از جمله کدام گناهها به شمار میرود؟                            |         |
| كى مىتواند اين كلمه (لعّاناً) را معنا كند؟                                                |         |
| بعد از شنیدن و در یافت جواب ها؛                                                           |         |
| از یک شاگرد میپرسد انسان با استفاده از نیروی جوانی اش به خاطر به دست آوردن رضای خداوند و  | ۲۵دقیقه |
| پاداش آخرت باید چه کاری را انجام دهد. بعد از ارایه جواب توجه شاگردان را به کتابهای شان    |         |
| معطوف داشته نص حدیث مبارک را با دقت تام میخواند.                                          |         |
| به شاگردان هدایت دهید تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند                                    |         |
| معلم از دو شاگرد میخواهد تا یکی ایشان عناوین جانبی درس را از روی کتاب بخواند و دیگرش آنها |         |
| را بنويسد.                                                                                |         |
| - بنده گی در جوانی                                                                        |         |
| – علاقه مندی زیاد                                                                         |         |
| - محبت و دوستی به خاطر خداوند تعالی                                                       |         |
| – صدقه دادن به شکل پنهان                                                                  |         |
| – گریه کردن از ترس خداوند متعال                                                           |         |
| متن حدیث مبارک را توسط یک شاگرد خوانده و ترجمه آنرا از شاگرد دیگری میپرسد.                |         |
| از چند شاگرد بخواهید تا هر کدام یک عنوان جانبی درس را شرح کند.                            |         |

برای شاگردان وظیفه دهید تا در مورد مفاهیم درس بین هم بحث نمایند.

بعد از دو شاگرد بخواهید تا هر کدام در رابطه به بهترین عبادت روی تخته دو سطر بنویسد.

ارزیابی می کند.

خلاصه درس در نكات ذيل خلاصه ميشود:

۱۰ دقیقه زیر سایه عرش خداوند در روز آخرت هفت طبقه قرار می گیرند:

۱- پادشاه عادل

۲- جوانی که در عبادت پروردگار نشو و نمو کرده باشد.

۳- مردی که قلبش به مسجد معلق و مرتبط باشد.

۴- دو کسی که خاص به خاطر رضامندی خداوند باهم محبت و دوستی میکنند و نیز به خاطر رضای پروردگار شان از هم جدا میشوند.

۵- کسیکه آن را زن زیبای به عمل نا مشروع دعوت می کند و او خاص از ترس خداوند اجتناب میورزد.

۶- کسیکه در هنگام ذکر خداوند از چشمانش اشک جاری میشود.

۷- کسیکه صدقه اش خالی از ریا و خاص به خاطر رضای خداوند تعالی باشد و حتی المقدور کوشش می کند که هیچ فردی از دادن صدقه اش آگاه نشود.

### کارخانه گی

۵دقیقه

شاگردان را به انجام کارخانه گی از متن کتاب درسی مکلف میسازد. اینکه در مورد محتوا و مفهوم حدیث هر کس نسبت به بر داشتش یک مقاله پنج سطری بنویسد.

درس: بیست و یکم

عنوان: حالت اعتدال در کارها

صفحه: ۷٥

وقت: دو ساعت درسي

اهداف

شاگردان باید:

١- متن حديث مبارك را درست خوانده بتوانند.

۲- ترجمهٔ حدیث مبارک را خوبتر بدانند.

۳- راوی حدیث را دقیق بشناسند.

۴- در تمام کارهای خود معتدل باشند.

#### دانش لازمي

- دين اسلام دين اعتدال است و همه قواعد و احكامش به اعتدال استوار است.

بلی، اگر ما به اوقات نماز دقیق شویم به این نتیجه میرسیم که وضع این اوقات پنجگانه با طاقت و فطرت ما کاملاً ساز گار بوده و خالی از افراط و تفریط میباشد. و هیچگونه منافات با اوقات کاری ما ندارد. و به همین طور روزه ماه مبارک رمضان که در یک سال یک ماه فرض شده است؛ کاملاً موافق توان و طاقت انسان میباشد؛ اما متأسفانه بعضی اشخاص بدون کدام برهان و دلیل شرعی بالای خود مشقاتی را وضع می کنند؛ در صورتی که خداوند متعال در قرآن کریم از بنده گان معتدلش صفت کرده است؛ چنانچه میفرماید: «وَالذِینَ إِذَا أَنفَقُوا لَم يسرِفُوا وَلم یقتُرُوا وَکانَ بَینَ ذَلِکَ قواماً» (سوره فرقان آیت ۶۷)

ترجمه: و کسانیکه چون خرج و انفاق می کنند؛ اسراف نمیکنند و همچنان در خرج و انفاق تنگدستی نمی کنند و در بین این دو معتدل میباشند.

و نيز خداوند كريم در مورد اعتدال در سوره بنى اسرائيل آيت ٢٩ مىفرمايد: «لاتَجَعَل يدَّكَ مَغلُولةً إلي عُنْقِك وَلا تَبسُطهَا كُلَّ البَسطِ فَتقعُدَ مَلُوماً مِحسُورًا»

ترجمه: و مکن دست خود را بسته به گردن خود (هیچ انفاق نکنی). و نیز آنرا کاملاً باز مکن (که تمام دارایی خود را انفاق کنی). که بعد بنشینی ملامت شده و در مانده.

- انسان باید در هر معامله، اقتصاد و اعتدال را در نظر گیرد. نباید دستش را آنقدر بند کند که به گردنش بچسپد، یعنی هیچ گاه صدقه و انفاق نکند و نه آنقدر باز دستی کند که در نتیجه خودش به فقر دچار شود ابن کثیر می نویسد: (فتُعطی فوق طاقتِک وَتخرُج أکثرمِن دَخلِک) یعنی بالاتر از طاقت و یا بیشتر از عایدات خرج کردن هم اسراف است و تحت مصداق (وَلاتبسُطهَا کُلِّ البَسطِ) می آید- تفسیر کابلی جلد ۳



حضرت رسول الله \* در مورد اعتدال ارشادات گران بهای فرموده است که چند آنرا در این بحث ذکرمی کنیم: (قالَ رَسُولُ الله \* مَا عَال مَن اَفتصِد) ترجمه: رسول خدا فرمود: کسیکه میانه روی و اعتدال کرد تنگ دست و محتاج نشد. و نیز رسول خدا در مورد اعتدال در عبادات فرموده است:

(عَن عَبدالله بِن عَمروبِن العَاص قالَ قالَ لِي رَسُولَ الله " يا عَبدالله ألم أخبر إنّك تَصُوم النّهَار وَتَقُوم اللّيل فَقلتُ بَلي يا رَسُولَ الله " قالَ فلا تَفعَل صُم وأفطِروَقُم وَنَم فَإِنَّ لِجَسَدِكَ عَليكَ حَقاً وَإِنَّ لِعَينِكَ عَليكَ حَقاً وَإِنَّ لِزَورِكَ عَليكَ حَقاً لا صَام مَن صَام الدّهِر صَوم ثَلاثة أيامٍ مِن كُلِّ شَهرٍ صَوم الدّهِركُلّهِ صُم كُلّ شَهرٍ ثَلاثةَ أيامٍ وَاقرأ القُرآنَ فِي كُلِّ شَهرٍ قُلتُ إِيّ المُعرفِي وَإِفطَارِيومٍ وَاقرأ فِي كُلِّ سَبعِ ليالٍ مَرّةً وَلا تَزُد عَلي ذلِك ) أطيق أكثر مِن ذلِك قالَ صُم أفضَل الصَومِ صَومَ دَاوُد صِيامٍ يومٍ وَإِفطَارِيومٍ وَاقرأ فِي كُلِّ سَبعِ ليالٍ مَرّةً وَلا تَزُد عَلي ذلِك ) (متفق عليه)

از حضرت عبدالله بن عمروی روایت است که رسول الله برای من فرمود: ای عبدالله آیا من خبرندارم (خبردارم) که تو روز را روزه میداری و شب را قیام می کنی پس گفتم بلی، چنین است یا رسول الله فرمودند: پس چنین مکن. روزه گیر و نیز افطار کن شب خیزی کن و نیز خواب کن. پس یقیناً بدنت بالای توحقی دارد و چشم تو بالای تو حقی دارد و خانم تو بالای توحقی دارد و دوستان و مهمانان تو بالای تو حقی دارند. (به دیدن تومیایند یا تو باید به دیدن و زیارت شان روی) کسیکه روزه گرفت همه سال را در حقیقت روزه نداشت. سه روز روزه از هر ماه، روزه تمام سال است. روزه گیر در هر ماه سه روز و بخوان قرآن را در هر ماه گفتم من طاقت بیشتر دارم از این (در گرفتن روزه و خواندن قرآن) رسول الله فرمود روزه گیر افضل ترین روزه را که آن روزه داود الله است. یک روز روزه و یک روز افطار. و بخوان قرآن را در هر ماد برایت تعیین کردم.

حدیث فوق بیانگر اعتدال در همه طاعات؛ چون: نماز، روزه، تلاوت قرآنکریم، قیام شب است.

در حدیث ذیل حضرت رسول خدا اصحاب گرامیش را از افراط در دین منع و ایشان را به اعتدال امر فرموده است.

(عَن أَنسِ قَالَ جَاءَ ثلاثة رَهطٍ إلى أزواجِ النبي " يسألُونَ عَن عِبادةِ النبي " فلمَّا أخبِرُوا هِمَا كَانَّهُم تقالُّوهَا فَقالُوا أَينَ نحنُ مِن النبي " وَقد غَفَرَاللهُ مَا تقدَمَ مِن ذَنبهِ وَمَا تأخّرفقالَ أحَدهُم أمّا أنا فأصَلِي الليلَ أبداً وَقالَ الآخِرِ أنا أُصُوم النّهارأبداً وَلا أُفطرُ وَقالَ الآخِرانا أعتَرلُ النّساءَ فلا أتزوج و أبداً فَجاءَ النبي " إليهِم فقالَ أنتُم الّذِينَ قلتُم كذا وَكذَا أمّا وَالله ِ إِنِي لاحشاكُم للهِ وَأتقاكمُ لهُ لكِنِي أَصُوم وأفطروا صَلّي وأرقُدُ وَأتزوج النساءَ فَمَن رَغِب عَن سُنتِي فلِيسَ مِني ) {متفق عليه }

ترجمه: از حضرت انس هم روایت است گفت: سه تن از اصحاب کرام نزد ازواج رسول الله آمدند و از عبادت رسول الله خدا می پرسیدند. پس وقتیکه از کیفیت و مقدار عبادت رسول خدا برای شان خبرداده شد گویا آنرا (عبادت رسول الله را) کم پنداشتند. (چون گمان داشتند همانا که درجه و فضیلت آنحضرت عالی است عبادت اش هم بیشتر باشد) پس گفتند کجا رسیم ما به شأن رسول خدا به تحقیق خداوند آمرزیده گناههای قبلی و بعدی او را. پس یکی از ایشان گفت آگاه باشید من همیشه شب را در نماز سپری می کنم و دیگری گفت من همیشه روزه می گیرم و افطار نمی کنم. و دیگری گفت من همیشه از زنان دوری می جویم و نکاح نمی کنم. بعد رسول الله نزد ایشان آمد و فرمود: آیا شمایید که چنین و چنان گفته اید؟ آگاه باشید به خدا سو گند که من ترسنده ترو پرهیز گار تر هستم به خداوند تعالی نسبت به



شما. مگر روزه می گیرم، افطار هم می کنم، نماز می خوانم، خواب هم می کنم و با زنان نکاح هم میکنم، پس کسی که از سنت من اعراض کند یا روی گرداند پس آن کس از امت من نیست.

روش تدریس: سؤال و جواب، انفرادی و گروهی، توضیحی، تشریحی و مباحثوی

# مواد ممد درسی: کتاب، تخته تباشیر.....

| فعاليتها                                                                                     | وقت     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| بعد از موضوعات مقدماتی با طرح چند سؤال درس گذشته را ارزیابی میکند؛                           | ۵دقیقه  |
| طور مثال: کی میتواند آن هفت کسی را که خداوند آنها را در روز آخرت زیر سایه عرشش پناه          |         |
| میدهد نام ببرد؟                                                                              |         |
| بعد از ارایه جوابها شاگردان، توسط یک شاگرد عنوان درس را روی تخته بنویسید.                    |         |
| راوی حدیث حضرت جابری را برای شاگردان معرفی نموده نص حدیث مبارک را با ترجمه اش                |         |
| میخواند و حتی بعضی کلمات را در صورت احساس ضرورت تکرار می کند.                                | ۲۵دقیقه |
| در رابطه به عنوان درس جدید برای شاگردان معلومات مختصری را طور شفاهی ارایه می کند.            |         |
| برای شاگردان وظیفه دهید تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند و خود عناوین جانبی ذیل را روی تخته  |         |
| صنف مىنويسد:                                                                                 |         |
| - اختیار نمودن حالت وسط در دین                                                               |         |
| – بهترین عبادت آنست که همیشه باشد                                                            |         |
| - اسلام دین اعتدال و میانه است                                                               |         |
| با استفاده از عناوین جانبی درس را برای شاگردان تشریح کرده بالای بعضی نکات کلیدی تمرکز بیشتر  |         |
| مىنمايد.                                                                                     |         |
| از چند شاگرد مورد نظر یعنی کسانیکه در روزهای گذشته در فعالیت تشریحی سهم نگرفته اند بخواهید   |         |
| تا هر کدام به نوبهٔ خود یک عنوان جانبی درس را تشریح کند.                                     |         |
| از شاگردان میخواهد تا در مورد مفاهیم و اهداف درس بحث و گفتگو نمایند و خود در عین حال         |         |
| بعضی نظریات را جهت واضح ساختن یاد داشت می کند.                                               |         |
| <b>ارزیابی</b> جهت اطمینان خود شاگردان را توسط سؤالات کتاب درسی ارزیابی می کند.              |         |
| <b>خلاصه</b> درس در نکات ذیل خلاصه میشود:                                                    | ۱۰دقیقه |
| - راوی حدیث حضرت جابربن عبدالله است که ایشان نسبت خوردی سن در غزوه اُحد و بدر                |         |
| اشتراک نکرده اند؛ اما در تمام غزوات دیگر اشتراک فعال داشتند حضرت جابر الله در سال ۸۴ هجری به |         |
| سن ۹۴ سالگی از دنیا رحلت نمود.                                                               |         |
| - حضرت رسول الله ﷺ دین اسلام دین قوی محکم و مقتدر معرفی کرده و پیروانش را به اعتدال فرا      |         |
| خوانده است.                                                                                  |         |
| <ul> <li>مسلمان موفق آنست که تمام امورات خود را به اعتدال استوار میدارد.</li> </ul>          |         |
| - نتیجه اعتدال در انجام کارها ترقی و کامیابی است.                                            |         |
| <b>کارخانه گی:</b> شاگردان را به انجام کارخانه گی از متن کتاب درسی مکلف میسازد.              | ۵دقیقه  |

درس: بیست و دوم

عنوان: آداب نشستن در راه

صفحه: ۷۸

وقت: دو ساعت درسي

#### اهداف

شاگردان باید:

۱- متن حدیث مبارک را درست خوانده و تلفظ کرده بتوانند.

۲- ترجمه حدیث مبارک را بفهمند.

۳- مفهوم محتوای درس را بدانند.

۴- از نشستن و ایستاده شدن بیجا در راهها اجتناب ورزند.

۵- آداب استفاده از راهها را درک کنند.

#### دانش لازمي

- دین اسلام در تمام امور آداب خاصی را در نظر گرفته است. بلی در نشستن و ایستاده شدن در راههای عمومی و یا فرعی هم آداب خاصی وجود دارد؛ چنانچه در حدیث همین درس آنحضرت آداب و حقوق راه را ارشاد فرموده است که عبارت از پوشیدن چشم از غیر محارم، اذیت نکردن مردم، جواب دادن سلام، امر به کارهای نیک و منع از کارهای بد و نا شایسته است. رهنمایی اشخاص نابلد نیز یکی از حقوق راه میباشد که باید رعایت شود.

بر یک مسلمان لازم است که در قسمت حفظ الصحه، محیط زیست، پاکی راه ها، کوچه و سرکها محتاط و جدی باشد. و همیشه بکوشد بر اینکه برای همنوع خود دسترسی، کمک و خیر اندیشی نماید. و در کارهای عام المنفعه؛ مانند: ساختن مسجد، راه، پل، سرک، کلینک، مکتب و غیره سهیم باشد. تا در زنده گی از عزت و کرامت انسانی و اسلامی برخوردار گردد و بکوشد که حتی بعد از مرگ برایش اجر و ثواب عطاء شود؛ چنانچه در حدیثی آنحضرت می فرماید: «إذا مَاتَ الإنسان انقَطعَ عَنهُ عَملهُ إلا مِن ثَلاثة إلا مِن صَدقةِ جاریة أو عِلمٌ ینتفَعُ بِه أو وَلَدٌ صَالِح یدعُولهُ»(رواه مسلم)

ترجمه: از حضرت ابی هریره هم روایت است که رسول الله فی فرمود: وقتیکه انسان میمیرد از وی ثواب اعمالش قطع میشود به جز ثواب سه چیز، صدقهٔ جاریه (مانند ساختن مسجد، مدرسه، پل، سرک و غیره) و علمیکه نافع باشد؛ مانند: تدریس، تعلیم، تصنیف، تألیف و غیره. و فرزند نیک کردار و صالح که برای وی بعد از مرگش دعا می کند.

فرزند صالح همانا فرزند نماز خوان است، زیرا معمولاً دعا در پی نماز صورت میگیرد پس باید در اخلاق و تربیه اسلامی فرزندان کو شید.

دین اسلام به مسایل اخلاقی؛ چون: نشستن در راه و دور کردن اشیای مضر از سر راه؛ هم در آن شامل است توجه خاصی داشته و پیروانش را به رعایت آن دستور داده تشویق می کند. در حدیث دیگری رسول خدا ثواب دور کردن اشیای مضر را از سر راه با ثواب استغفار، تسبیح، تهلیل، تکبیر و امر به معروف و نهی از منکر برابر خوانده چنانچه می فرماید: «خُلق کُلّ إنسان مِن بَنی آدَم عَلی سِتینَ وَثلثَمِائَةَ مَفصِل فَمَن کَبَّرَاللهٔ وَحَمَدِاللهٔ وَهَدل الله وَسَبّحَ الله وَسَبّح الله وَسَبّحَ الله وَسُلّمَ الله وَسَبّحَ الله وَسَبّحَ الله وَسَبْعُفِرالله وَسَبّحَ الله وَسَبّعَ الله وَسَبّحَ الله وَسَبّحَ الله وَسَبّحَ الله وَسَبّعَ الله وَسُرّا وَسَبّعَ الله وَسْعَالِ الله وَسَبّعَ الله وَسَبّعَ الله وَسَبّعَ الله وَسَبّعَ الله وَسَبّعَ الله وَسَبّعَ الله وَسُرّا الله وَسَبّعَ الله وَسُرْسُولُ الله وَسُرّا الله وَسُرّا الله وَسُرّا الله وَسُرّا الله



حَجراً عَن طَرِيقِ النَّاسِ أو شَوكَةً أوعَظماً أوأمرَ بَعرُوفٍ أونَهي عَن مُّنكرٍ عَدَدَ تِلكَ السَتين وَالثَّلثمِائةَ فَانَّهُ يمشِي يومَئِذٍ وَقَد زَحزَحَ نَفسَهُ عَن النَّار) «رواه مسلم»

(استغفرالله) یا اللهم اغفرلی گوید یا سنگی، خاری، استخوانی یا چیز مضر دیگری را از راه مردم دور کند یا امر به معروف و نهی از منکرکند. پس اگر این اقوال را گفت و یا انجام داد به شمار سه صدو شصت بند به تحقیق که آن شخص میرود در حالیکه نفس خود را از آتش دوزخ نجات داده است.

معنای کلمات: اجتهاد: کوشش کردن و در اصطلاح فقه استنباط مسایل شرعی از نصوص، اذیت: آزار، تکلیف، عابرین: جمع عابر، گذرنده گان، تجسس: جستجو کردن، غزوات: جمع غزوه معرکه ای که رسول اکرم خود در آن اشتراک نموده است

روش تدریس: سؤال و جواب، انفرادی و گروهی، توضیحی، تشریحی و مباحثوی مواد ممد درسی: کتاب، تخته، تباشیر....

| <i>3.</i>                                                                              |                |
|----------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| ن فعالیتها                                                                             | وقت            |
| قه                                                                                     | ۵دقیقا         |
| ه اعتدال را در یک جمله مختصراً بیان کند؟                                               | مقدمه          |
| بی عدالتی باعث چه میشود؟                                                               |                |
| بعد از شنیدن جواب ها، از شاگردان می پرسد آیا شما کدام واقعه و یا حادثه یی را به یاد دا |                |
| نشستن در راه عامه به اتفاق افتاده باشد؟                                                | ۲۵دقیا         |
| به جه فی های شاگردان گوشی فی او داده نتیجه جادثات زنده را با در سی ارتباط میدهد.       | تقديم<br>تقديم |
| ر ای یک شاگر د وظفه دهید تا عنوان در س را روی تخته بنویسد.                             | درس            |
| ،<br>توجه شاگردان را به کتابهای شان جلب نموده نص حدیث مبارک را با دقت کامل قرائن       | درس            |
| بعضی کلمات آنرا در کنار تخته صنف رونویس میکند.                                         |                |
| برای دو شاگرد وظیفه دهید تا یکی عناوین جانبی ذیل را خوانده و دیگرش آنها را بنویسد:     |                |
| - دوری گزیدن از نشستن در راه                                                           |                |
| – دوری نمودن از نظربد                                                                  |                |
| - دعوت به کارهای نیک و منع از کارهای بد                                                |                |
| - جواب دادن سلام                                                                       |                |
| برای شاگردان وظیفه دهید تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند. و خود در عین حال کا          |                |
|                                                                                        |                |

اذیت، عابرین، تجسس، و غزوات را روی تخته بنویسید.

از دو شاگرد مورد نظر (کم سهم در فعالیتها) بخواهید تا به همکاری یکدیگر کلمات روی تخته را معنا نموده در مقابل کلمات مربوط بنویسند.

اگر شاگردان در معنا کردن کلمات مشکل داشتند ایشان را همکاری مینماید.

متن حدیث مبارک را توسط یک شاگرد و بقیه درس را توسط چند شاگرد دیگر میخواند.

با استفاده از عناوین جانبی درس را برای شاگردان تشریح نموده بالای بعضی نکات ترکیز بیشتر می کند. شاگردان را به گروپهای مناسب تقسیم نموده از ایشان میخواهد تا در مورد درس از همدیگر سؤال نمایند. و خود نظم صنف را کنترول نموده جوابها اشتباه را جهت اصلاح نزد خود یاد داشت میکند.

ارزیابی جهت اطمینان خود از یاد گیری درس شاگردان را توسط سؤالات کتاب درسی ارزیابی می کند.

۱۰دقیقه خلاصه درس در نکات ذیل خلاصه میشود:

۱- حضرت ابوسعید خدری از اهل مدینه منوره بود که در فقه و اجتهاد دست بالای داشت ایشان در سال ۷۴ هجری وفات کر دند

- نشستن در سر راهها و کوچهها بدون ضرورت کار خوبی نیست باید اجتناب شود.

- اگر کسی ضرورت دارد اینکه سر راه بنیشیند باید آداب و حقوق آن را مراعات کند.

- حقوق راه عبارت از پوشیدن چشم از زنان نامحرم، نر ساندن ضرر بر دیگران، جواب دادن سلام، امر به کارهای یسندیده و نهی از کارهای بد میباشد.

### ۵دقیقه **کارخانه گی**

شاگردان را به انجام کارخانه گی مکلف میسازد. و برای شان یاد آور میشود اینکه در مورد آداب نشستن در راه عام یک مقاله شش سطری بنویسند.







درس: بیست و سوم

عنوان: خانواده

صفحه: ۸۳

وقت: دو ساعت درسي

#### اهداف

شاگردان باید:

١- بدانند كه خانو اده يك مدرسهٔ انسانيت است.

۲- معنی و مفهوم خانواده را درست درک نمایند.

۳- در رابطه به اهیمت خانواده صحبت کرده بتوانند.

#### دانش لازمي

#### خانواده چیست؟

خانواده عبارت از مرد، زن، فرزندان و اقارب است و در اصطلاح شرعی خانواده متشکل از گروه و جماعتی اند که زیربنای جامعه را تشکیل میدهند و بنای آن بر روابط همسری میان زن و مرد استوار است و پیامد آن وجود فرزندانی است که به صحنه زنده گی گام می گذارند. خانواده در ارتباط نزدیک با پدرکلان، مادرکلان، برادران و خواهران آنها، نوادگان، فرزندان پسر و دختر، کاکاها، عمهها، خالهها و فرزندان آنها خواهد بود.

مفهوم لغوی و شرعی خانواده شامل معنای حمایت، نصرت و وجود روابط تفاهم و همکاری مبنی بر اساس دین مقدس اسلام می باشد.

نظام خانواده: عبارت است از احکام و قوانینی که در آغاز و انتهای زنده گی خانوادگی امور و شئون آن را سرو سامان میبخشد.

### انواع خانوادهها

خانواده سه نوع است: کوچک، متوسط و بزرگ.

خانوادهٔ کوچک: به زن و شوهر وفرزندان محدود می شود که موضوع درس ما هم همین است.

خانوادهٔ متوسط: شامل اقوام و خویشاوندان؛ مانند: پدر، مادر، پدرکلان، مادرکلان، برادر، خواهر، کاکا، عمه، خاله و ... می شود و این ها کسانی هستند که در ارتباط با اصطلاح «صله رحم» مورد نظر می باشند و رعایت محبت و ارتباط با آنان زمینه ساز برکت در عمر و روزی می شود؛ زیرا در حدیث قدسی آمده است که: «من خداوندم، من مهربانم، خود مهربانی را آفریده ام و از آن اسمی را برای خود برگزیده ام، هر کس آنرا مراعات نماید از او حمایت و مراقبت می نمایم و هر کسی آن را قطع کند، با او قطع رابطه خواهم نمود».(۱)



<sup>·</sup> -. اخرجه ابوداود و الترمذي.

خانوادهٔ بزرگ: عبارت از جامعه است که شامل: همسایگان دوستان،خویشاوندان و دیگران میشود و خداوند اساس ارتباط شان را بر برادری قرار داده و همه را با «محبت» ارتباط متقابل و تفاهم فراخوانده است و میفرماید: (إِنَّمَا الْمؤمنونَ إِخْوَةٌ) (الحجرات / ۱۰) ترجمه: «مؤمنین با هم برادرند».

همچنین همه جامعه بشری و انسانی را در بر می گیرد و خداوند همه انسانها را به تعاون و همبستگی متقابل فراخوانده و فرموده است:

(یا أَیهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرٍ وَأُنتَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ) (الحجرات / ١٣) ترجمه: «ای مردم! ما شما را از مرد و زنی (به نام آدم و حوّا) آفریده ایم و شما را به صورت قبیله و عشیره در آوردیم، تا همدیگر را بشناسید (و با هم در ارتباط باشید) و گرامی ترین شما نزد خداوند ﷺ پرهیزگار ترین شماست».

#### خانواده و اهمیت آن:

خانواده مدرسه یی انسانی و ضرورت اساسی برای پرورش نفس و ادامهٔ زنده گی آرام و کمک به انتظام جامعه و تقویت آن به عواملی سازنده، بقاء و ماندگاری نوع بشری است.

اما پرورش نفس انسانی متکامل که ظهور رشد جسمی و عاطفی انسان اعم از زن و مرد باشد، از طریق ازدواج تحقق مییابد، از دواجی که به اشباع غرائز فطری پاسخ مثبت دهید و نیازهای غریزی را برآورده میسازد و خواستههای روحی، عاطفی و جسمی را تأمین مینماید و همه اینها در راستای تحقق اعتدال و توازن است که از محرومیت انسان از مسایل غریزی از یک طرف و از طرف دیگر از بی بندوباری و زیر پا نهادن فضیلت و اختلاف و ناهنجاریها پیشگیری مینماید.

اما در پیش گرفتن زنده گی سالم و آرام از خلال خانواده است که تحقق پیدا می نماید؛ همکاری سازنده و نیرومندی برای چیره شدن بر مشکلات زنده گی به وجود می آورد و فضای پر از عشق، محبت، الفت، آرامش و سلامت را فراهم میگرداند و در مقابل دشمنی های دشمنان پیدا و پنهان می ایستد و در برابر همه لغزشها و ضعفها و بیماری ها مقاومت می نماید و مهربانانه دست کودکان را میگیرد و آنان را به سوی رشد و تکامل پیش می برد و سالمندان را از تنهایی، اهمال، بی پناهی و بی سرپناهی نجات دهید تا در زمان ضعف، ناتوانی و نیازشان به مساعدت و محبت، مورد بی توجهی قرار نگیرند.

از این نظر خانواده پشتیبان نظام اجتماعی و ادامهٔ نسل بشری است که از هنگام پا به صحنهٔ زنده گی گذاشتن فرزندانی سالم و پاک از نسل، نسب و وجود بشری پاسداری کنید و جامعه را در مقابل بیماریهای ناشی از روابط نامشروع مصون میدارد.

در زیر چتر خانواده می باشد که در انسان روح فرمانبرداری و احساس مسؤولیت برای اثبات ذات و شخصیت و آباد نمودن عرصه های زنده گی و آموختن ارزش هایی مانند: ایثار، فدا کاری، صبر، تحمل، سخاوت، بخشنده گی و امانتداری رشد می نماید و نهال اخلاق، فضیلت و معنای زنده گی حقیقی در جامعه یی کوچک رشد و نمو می نماید. جامعه کوچکی که یار و پشتیبان جامعه انسانی بزرگتر و میدانی برای تربیت مستقیم و عملی در جهت تحقق معنای همبستگی اجتماعی مادی و معنوی آن چنانی است که برای هر جامعه یی ضرورت اساسی به شمار می آید؛ زیرا همه جامعه را به صورت پیکر واحدی در میدان زنده گی مشترک، محبت متقابل، دلسوزی، احساس مسؤولیت و گسترش

همکاری برای پیشرفت در همه عرصههای زنده گی اجتماعی است میدانند و سدی را در برابر اندیشهها و گروههای مخالف و ناهنجاریها ایجاد مینماید و از همه انواع عقب مانده گی؛ لغزش؛ و شیوع بیماریهای سه گانه خطرناک فقر، نادانی و بیماری جلوگیری مینماید.(۱)

روش تدریس: سؤال و جواب، تشریحی، مباحثه.

مواد ممد درسي: كتاب، تخته و تباشير.

| فعاليتها                                                                                           | وقت     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| بعد از ادای سلام و احوال پرسی راجع به مضمون فقه برای شاگردان معلومات لازم دهید و بخش فقه را با     | ۵دقیقه  |
| موضوعات آن مختصرا معرفي مينمايد.                                                                   |         |
| عنوان درس جدید (خانواده) را بر تخته بنویسید.                                                       |         |
| برای شاگردان هدایت دهید تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند.                                          |         |
| برای شاگردان هدایت دهید تادر مورد اینکه: در صورت عدم نکاح، اطفال از نعمت پدر محروم میشوند،         | ۲۵دقیقه |
| و هم در مورد نقش مادران در امر ترتیب خانواده بین هم مباحثه نمایند.                                 |         |
| نتیجه بحث را از چند شاگرد میپرسد.                                                                  |         |
| معلم محترم عناوين جانبي درس                                                                        |         |
| – خانواده چیست؟                                                                                    |         |
| - زیربنای تشکیل خانواده                                                                            |         |
| - ازدواج سبب تحقق مصالح اجتماعي است                                                                |         |
| - حفظ نسل انسانی                                                                                   |         |
| - حفظ و نگهداری نسب                                                                                |         |
| را بالای تخته مینویسد و با استفاده از عناوین جنابی درس را برای شاگردان تشریح و توضیح مینماید.      |         |
| از چند شاگرد میخواهد تا هر کدام یک عنوان را شرح کند.                                               |         |
| ارزیابی با استفاده از سؤالات کتاب درسی شاگردان را ارزیابی می کند.                                  |         |
| خلاصه                                                                                              |         |
| خانواده عبارت از: اعضای یک فامیل و خویشاوندان نزدیک میباشد و راه تشکیل یک خانواده سالم ازدواج بوده |         |
| که ثمرات آن تولد فرزندان میباشد.                                                                   |         |
| انسان باداشتن یک خانواده سالم و خوشبخت میتواند برمشکلات گوناگون فایق آید و فضایی پر از محبت، و     |         |
| دوستی را در جامعه ایجاد نماید.                                                                     |         |
| و زنده گی زیر چتر خانواده ارزشهایی؛ مانند: صبر، تحمل، سخاوت و امانتداری و را تقویت                 |         |
| مىبخشد.                                                                                            |         |

<sup>ٔ –</sup> فقه خانواده دردنیا معاصر:دو کتوروهبه زحیلی.

ادامه درس: بیست سوم

عنوان: خانواده

صفحه: ۸۳

وقت: دو ساعت درسی

#### اهداف

شاگردان باید:

۱- بدانند که خانواده یک مدرسهٔ انسانی است.

۲- به معنی و مفهوم خانواده آگاهی حاصل نموده و در مورد آن نظریات خود را ارایه کرده بتوانند.

۳- اهیمت خانواده را در جامعه خوبتر درک کرده بتوانند.

#### دانش لازمي

### ویژه گیهای بنیادی در یک خانواده مسلمان:

خانواده مسلمان خانواده یی است که پابند مقررات شریعت اسلامی و اخلاق و آداب اسلامی میباشد و برای به دست آوردن خیر و منافع این دنیا و دنیای پس از مرگ تلاش مینماید و برای زنده گی در جامعه یی سالم با روشی هوشیارانه و اسلوبی آرام برای تحقق سربلندی دنیا و سعادت آخرت از هیچ سعی و تلاش دریغ نمیورزد.

به همین خاطر خانوادهٔ مسلمان همیشه میان آرمان گرایی واقع بینی و دیدگاه فراگیر و جزئی نگری و عوامل ثابت و متغیر تعادل لازم را فراهم مینماید.

در عرصه آرمان گرایی و واقع بینی، خانواده مسلمان تلاش کنید که از زنده گی خوب و سالم و در آمدی کافی و آینده یی روشن و در حال ترقی برخوردار باشد و خیر و سعادت خویش را در عملی نمودن مسؤولیتهای دینی و احکام اسلامی میداند و هیچ یک از رهنمودهای قرآن و سنت را به دست فراموشی نمی سپارند.

آنان از همان روزهای خواستگاری و نگاههای پاک و تفاهم ابتدایی با نشستها و دیدارهای صریح و صادقانه و به دور از شک، شبهه و فریب کاری سنگ بنای سعادت خود را در زمین استوار میمانند تواناییها و ویژه گی ها، تناسب و شایستگی میان دختر و پسر را مورد توجه قرار میدهند و هر یک از آنان به مسؤولیتهای فطری و اجتماعی خویش عمل می کنند و مرد از طریق کار و تلاش مخارج زنده گی را فراهم میسازند و زن هم به ادارهٔ امور منزل و سر پرستی فرزندان می پردازد. در خانوادهٔ مسلمان مرد براساس مشورت، بررسی، تعاون و هماهنگی که اساس سالم برای هر گونه زنده گی اجتماعی است قوامت، سر پرستی و نظارت را بر دوش دارد.

اساس روابط زن و مرد بر اطمینان متقابل و در کلام و معاشرت براساس اعتبارات انسانی ارزشمند استوار میباشد. در رابطه با هزینه های زنده گی از ریخت و پاش پرهیز نموده و راه اعتدال را در پیش می گیرند و زن شوهرش را به خریداری چیزهایی که با در آمد او سازگاری ندارد مجبور نکنید و مرد نیز همسرش را به کارهایی که در حد توان و استعداد او نیست مجبور نمی سازد و در حالت بیماری او را مورد مراقبت قرار می دهد.

معیار این روابط مشترک بر اساس: میانه روی در جدیت، قاطعیت، تسامح، نرمش، عشق، متابعت، احترام متقابل، معرفت، تجمع مخاطر و مشکلات و پرهیز از افراط و تفریط و تلاش برای جلب رضایت خداوند است.



رعایت اعتدال در زمینه «فراگیری و جزئی نگری» بدین مناسبت که خانواده برای سر و سامان دادن به امور خود به صورت گام به گام عمل نماید و کاخ زنده گی خود را مرحله به مرحله بسازد و برای رسیدن به آرزوها و امیدهایش نخواهد که راه یک ساله را در یک روز طی کند و به اندک و حد اقل هم قناعت ننماید و مبنای روابط خود را با خویشاوندان براساس روش مطلوب و جدی و در عین حال واقع بینانه و آرمان گرایانه، پایه ریزی کند.

اما در رابطه با مراعات «ثوابت و متغیرات»: خانوادهٔ مسلمان به اصول و ارزشها و روشهای قطعی و ضروری اسلام احترام می گذارد و در عین حال اوضاع، احوال، تحولات زمان و مخاطر آینده را مورد توجه قرار می دهد، حدود و موازین شریعت خداوند را زیر پا نمی نهند.

#### تربيت فرزندان

یکی از محورهای اساسی بنای کاشانهٔ سالم و پاسداری از هویت و ویژه گیهای آن، اهتمام تام و تمام به آموزش و پرورش فرزندان است و لازم به یاد آوری است که معنای تربیت و پرورش بسیار گسترده تر از معنای تعلیم و آموزش است.

**تربیت:** به معنای بار آوردن و رشد بخشیدن به فرزند تا رسیدن گام به گام به مرحله کمال است و همه جوانب تربیت مادی و جسمی، نفسی و روحی، عقلی و فکری، رفتاری و اجتماعی را شامل می شود.

تعلیم: جزئی از تربیت به شمار می آید و متضمن در اختیار گذاشتن معلومات مورد نیاز کودکان برای اصلاح امور زنده گی است که تنها به جنبهٔ عقلی و اندیشه ارتباط پیدا می نماید؛ اما تربیت همه جوانب جسمی، عقلی، شخصیتی، معنوی و دیگر جوانب و جودی او را شامل می شود.

برای رشد و بالنده گی فرزندان هم تربیت لازم است و هم تعلیم ؛ زیرا آنان امانت هایی هستند که به پدر و مادرانشان سپرده شده اند. رسول خدا می فرماید: «بهترین هدیه والدین به فرزندان خود، تربیت خوب آنها است». (۱)

### امام محمد غزالي ميفرمايد:

«باید دانست که روش تربیت فرزندان یکی از مهم ترین و اساسی ترین امور زنده گی است. فرزندان نزد والدین شان امانتاند و قلب پاک آنها گوهرهای گرانبها و بی غل و غشی است که از هرگونه نقش و تصویر خالیاند و پذیرای هرگونه نقشی میباشند و به هر سویی که خواسته شود، متمایل میشوند و چنانچه به کار و گفتار خیر و آموزنده عادتشان دهند، براساس آنها بزرگ میشوند و سعادت دنیا و آخرت را کسب می کنند پدر و مادر، معلم و مربی نیز با آنان سهیم خواهند بود.

اما چنانچه به شرارت و بدکاری خو کنند و هم چون چهارپایان مورد بی مهری و بی توجهی قرار گیرند، بدبخت و نابود می گردند. والدین، معلم و مربی ـ که در مورد تعلیم و تربیت شان کوتاهی کرده باشند ـ در مجازات گناه و خلا فکاری آنها شریک خواهند بود. خداوند متعال می فرماید: (یا أیها الَّذِینَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَکُمْ وَأَهْلِیکُمْ نَارًا) (التحریم / ۶) ترجمه:«ای کسانی که ایمان آورده اید، خود و خانواده هایتان را از (عذاب) آتش مصون دارید».



ا- اخرجه الترمذي و قال هو مرسل.

# اصول پرورش اسلامی ۱- پرورش ایمانی

سلامت عقیده و ایمان انسانها روح رسالت اسلام است که به وسیلهٔ کاشتن نهال ارکان ایمان به خداوند و ملائک و کتابهای آسمانی و پیامبران و جهان آخرت و قضا و قدر و زنده گی پس از مرگ در قلب و روح آنان تحقق می یابد. برای معلم و مربی قبل از همه لازم است با زبان ساده و دلایل قابل درک بر روی اثبات وجود خداوند و توحید و یکتا پرستی تلاش کنند و سعی نمایند که نهال محبت خداوند و شکر نعمتها و بخششهای او را در دل کودکان غرس کنند و او را متوجه این حقایق بسازند که حاکم و فرمانروایی مطلق در دنیا با ایجاد جاندار و بیجان و در آخرت با زنده نمودن و حساب و کتاب تنها از آن خداوند است.

پس از آن معلم و مربی کودک را با منزلت و عظمت قرآن آشنا سازند و به او بگوید که قرآن به خاطر آن که کلام و هدایت خداوند است با دیگر کتابها که از آنِ انسانهاست، بسیار فرق دارد و ابتدا روخوانی و سپس روش حفظ بعضی یا همه قرآن را به او بیاموزند. به ویژه معلمان تلاش کنند تا که کودکان چهار جزء آخر آن را حفظ کنند. زیرا خداوند متعال می فرماید: ﴿ إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ یَهْدِی لِلَّتِی هِی أَقْوَمُ ﴾ (الاسراء / ۹)

ترجمه: «این قرآن (مردم را) به راهی رهنمایی مینماید که مستقیم ترین راهها (برای رسیدن به سعادت دنیا و آخرت) است».

همچنین رسول خداﷺ میفرماید: «بهترین شما کسانی هستند که قرآن را بیاموزند و آن را به دیگران آموزش بدهند». (')

یکی از روشهای تربیت قرآنی اهتمام به آموزش سورههای «نور و لقمان و حجرات» به کودکان است.

پس از آن مربی برای ایجاد و تقویت محبت رسول خدای در دل کودک تلاش نماید و به او بفهماند که حضرت محمد آخرین و گرامی ترین پیامبران است و پیروی از سنت و روش او و حفظ فرموده هایش قبل از همه بسیار ضروری است.

و بعد از آن نهال محبت نیک مردان و پیشگامان «ایمان و عمل صالح» به ویژه فضیلت و کرامت اصحاب رسول خدا ایر را بر زمین دل او غرس کند، زیرا آنان به رسول خدا آگاهانه ایمان آوردند و از او پشتیبانی کردند و از نوری که برای رسول خدا نیز نازل گردیده بود، بهره گرفتند و به راستی پیروز و سعادتمند گردیدند.

همچنین برمربی لازم است که عشق به ایمان و جهاد در راه خداوند و رویارویی با دشمنان اسلام و مسلمانان را در دل شمین تقویت نماید. به ویژه دشمنانی که کینه مسلمانان را در دل دارند و برعلیه آنها توطئه چینی می کنند و به سرزمین و اموال و آبروی آنان تعرض می نمایند و به آنها بیاموزند که مدام برای رویا روی با آنها لازم است امکانات و تدارکات مادی و معنوی ضروری را فراهم کنند تا در موقع مناسب بتوانند سرزمینهای اشغال شده مسلمانان را آزاد و حقوق از دست رفتهٔ آنها را دوباره به دست بیاورند.

<sup>&#</sup>x27;-. اخرجه البخاري و مسلم و ابوداود.



ممکن است آموزش صحیح حدیث زیر به آن چه که گفته شد به صورت مطلوب مثمر باشد. ترمذی از ابن عباس از روایت می نماید که: روزی همراه رسول خدا ایشان خطاب به من فرمود:

«ای نو جوان، مسایلی را به تو می آموزم. (به آنها خوب توجه کن). از هدایت خداوند محافظت کن تا خداوند از تو محافظت نماید، خداوند را حاضر و ناظر بدان، تا او را پیش روی خود ببینی، هرگاه خواسته یی داشتی، آن را تنها از خداوند بخواه! و هرگاه به کمکی نیاز پیدا کردی تنها از خداوند استعانت بجوی! بدان اگر همه مردم با هم دست به یکی کنند و بخواهند نفعی را به تو برسانند، هیچ نفعی را به جز همان چیزی که خداوند قرار داده است، به تو نخواهند رسانید. و اگر همه با هم جمع شوند تا زیانی را متوجه تو بنمایند، جز همان زیانی را که خداوند مقدر کرده به تو نخواهند رسانید، قلمها از نوشتن بازایستاده و صحیفهها خشک شده اند».(۱)

در روایتهای دیگر ـ به جز روایت ترمذی ـ در ادامه آن حدیث آمده است:

«... در آسایش خداوند، را فراموش مکن، تا او هم تو را در سختیها فراموش ننماید. بدان آن چه که برایت پیش نیامده، قرار بر آن بوده که برای تو پیش نیاید. بدان که پس قرار بر آن بوده که برای تو پیش نیاید. بدان که پس از صبر نوبت پیروزی است و به دنبال گرفتاری، نوبت گشایش و پس از هر آزردگی نوبت آسودگی است».

هرگاه کودکی معنای این حدیث را به خوبی بفهمد و به آن ایمانی استوار پیدا نماید، از شخصیتی قوی و با اراده برخوردار خواهد شد که با همه سختیها و مشکلات مقابله خواهد نمود.

#### ۲- پرورش بدنی

سلامت شخصیت انسانی و توانایی جسمانی دو پایه اساسی پرورش درست فرزندان است؛ زیرا عقل سلیم در بدن سالم است و لازمهٔ عمل به مسؤولیتهای زنده گی، برخور داری از توانایی جسمی میباشد و ضعف و سستی جسمی مانع از قیام به بسیاری از مسؤولیتها می شود.

خداوند متعال بر بنده گان خود به خاطر برخوردار نمودن آنها از بهترین خلقت و آفرینش منت نهاده و فرموده است:

# ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ ﴾ (التين / ۴)

ترجمه: «ما به راستی انسان را (از نظر جسم و روح) در بهترین شکل و زیباترین سیما آفریده ایم».

و پيامبر بزرگوار اسلام مي فرمايد: «الْمؤمن الْقَوِيُّ خَيرٌ وَأَحَبُّ إِلَى اللَّهِ مِنَ الْمؤمن الضَّعِيفِ وَفِي كُلِّ خَيرٌ ا» (٢)

ترجمه: «مؤمن قوی و توانا نزد خداوند بسیار محبوب تر و بهتر است از مؤمن ضعیف و ناتوان و در هر یک (به درجاتی) خیر و منفعت وجود دارد».

### ٣- پرورش عبادي

عبادت در اسلام ثمره و بازتاب طبیعی ایمان و عقیده و دلیل وجود و درستی آن است. کودکان پیش از بلوغ تکلیفی متوجه آنان نمی شود؛ زیرا رسول خداﷺ فرموده است: سه کس اند که در مقابل تکالیف شرعی مسؤولیت ندارد و



<sup>&#</sup>x27;-. الاربعين النوويه.

<sup>&#</sup>x27;-. اخرجه مسلم عن ابي هريره.

مکلف نیستند دیوانه تا زمانی که بهبود می یابد. خوابیده تا زمانی که از خواب برمی خیزد و کودک تا وقتی که به سن بلوغ میرسد».

اما آماده سازی کودک برای گام نهادن به مرحله بلوغ و پس از آن از نظر دینی و شرعی به تربیت و پرورش عبادتی او نیازمند است تا عبادت به عنوان بخشی حیاتی و ریشه دار در زنده گی و رفتار او مبدل گردد و او را به ضرورت ارتباط با خداوند از نواهی به صورت مداوم یاد آور شود.

عادت دادن کودکان به عبادت از سن هفت ساله گی آغاز شود و در سن ده ساله گی مورد تأکید قرار گیرد؛ زیرا رسول خدای میفرماید:

«فرزندان خود را در هفت سالگی به ادای نماز فرمان بدهید و در ده ساله گی ـ اگر آن را ترک کنند و با تشویق و ترغیب حاضر به خواندن آن نبودند ـ آنان را تنبیه بدنی نمایید».(')

عمر هفت ساله گی سر آغاز تعلیم و تمرین و عادت دادن است و عمر ده ساله گی زمان تثبیت رفتار و پایبندی است؛ چنانچه کودکان در مورد عبادت اهمال و تنبلی نمایند، باید تنبیه مناسب شوند.

سرپرست کودک در مورد ادای نماز و دیگر مسؤولیتهای کودک باید مراقبت لازم را انجام دهند و در مورد آن به هیچ و جه کوتاهی ننمایند؛ زیرا خداوندﷺ میفرماید: (وَأُمُرُ أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ وَاصْطَبِرْ عَلَیهَا) (طه / ۱۳۲)

ترجمه: «خانواده خویش را به نماز خواندن فرمان بده! و خود نیز بر اقامه آن ثابت قدم باش».

طوریکه دین مقدس اسلام در همه ابعاد زنده گی رهنمودهای کامل و ارزشمندی برای مسلمانان داشته طوریکه در فوق به طور فشرده بیان گردید که رهنمودهای اسلامی دیگری؛ چون: پرورش اخلاقی، معنوی، اجتماعی، صحی، آموزش زبان عربی و علوم مفید و... را نیز در برمیگیرد.

روش تدریس: سؤال و جواب، تشریحی، مباحثه، کار گروهی.

### مواد ممد درسى: كتاب، تخته و تباشير.

| فعاليتها                                                                                | وقت      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| بعد از موضوعات مقدماتی، باطرح چند سؤال درس گذشته را چنین ارزیابی کنید:                  | ۵ دقیقه  |
| خانواده چطور یک مدرسه برای انسان است؟                                                   |          |
| کی می تواند نقش خانواده سالم را در جامعه بیان کند؟                                      |          |
| بعد از در یافت جوابها عنوان درس جدید (ادامه درس اول، خصوصیتهای یک خانواده مسلمان)را     |          |
| توسط یک شاگرد روی تخته مینویسد.                                                         |          |
| به شاگردان هدایت میدهد تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند و خود نکات کلیدی و عناوین جانبی |          |
| درس جدید را بر تخته بنویسید.                                                            |          |
| - خصوصیتهای یک خانواده مسلمان                                                           | ۳۰ دقیقه |

۱-. اخرجه ابوداود.



- پابند شريعت الهي
- شروع زنده گی با صداقت
- استوار بودن رابطهها بر اساس میانه روی و اعتماد متقابل
  - حفظ ارزشهای مادی و معنوی
    - تربيت سالم فرزندان
- و با استفاده از عناوین جانبی درس را برای شاگردان شرح و توضیح می کند.
- بعد از چند شاگرد میخواهد تا هر كدام به نوبهٔ خود یك عنوان جانبی را شرح نمایند.
- شاگردان را به گروپهای ۴ نفری تقسیم نموده و از ایشان میخواهد تا در مورد آغاز زنده گی باصداقت و راستی بین هم بحث کنند.
- در اخیر درس را جمع بندی نموده و خلاصه آن را چنین بیان می کند. و خود در عین حال نظم صنف را برقرار داشته بعضی نظریات را نزد ش یاد داشت میکند.

#### ارزيابي

جهت اطمینان خویش با استفاده از سؤالات کتاب درسی شاگردان را ارزیابی می کند.

#### خلاصه

- خانواده مسلمان خانواده یی است که پابند مقررات شریعت الهی و اخلاق و آداب اسلامی میباشد
- حرمت و حیثیت در خانواده همچون گوهری گرانبها محافظت می شود و اعضای آن از آمیختن و اختلاط مردان و زنان نامحرم پرهیز می نمایند در خانواده صدای چیغ و داد، دشنام، ترانههای مبتذل و ساز، دُهل، تار و عود نامشروع به گوش نمی رسد.
- سرود و آواز شان آوای قرآن و اذان و زمزمه لبانشان گفتن سبحان الله، لا اله الا الله و الحمدالله و الله ا اکبر است.

درس: بیست و چهارم

عنوان: نكاح

صفحه: ۸۷

وقت: دو ساعت درسي

#### اهداف

شاگردان باید:

۱- حکمت نکاح را بدانند.

۲- در بارهٔ حکمت نکاح نظریات خویش را بگویند.

۳- فواید و انواع نکاح را درک نموده و اهمیت آن را به مردم رسانده بتوانند.

#### دانش لازمي

در شریعت اسلام از دواج در موقع داشتن قدرت مالی و غلبهٔ شهوت واجب است.

در حدیثی پیامبراکرم و ند: (هر کس از دواج نماید دو سوم دین خودرا در امان خدا در آورده است) زیرا هدف مهم از دواج حفظ عفت و پاکدامنی مرد و زن مسلمان است.

و همچنان از حضرت عایشه رضی الله تعالی عنها روایت است که پیامبرﷺ فرمودند: «النِّکَاحُ مِنْ سُنَّتِي فَمَنْ لَمُ یعْمَلْ بِسُنَّتِي، فَلَیسَ مِنّی» (<sup>۱</sup>).

ترجمه: ازدواج از جمله سنتهاى من است؛ پس كسيكه به سنت من عمل نكند از جملهٔ امتان من نيست.

پس چنانچه جوان مسلمان، خواهان تهذیب نفس و سلامت اخلاق و ارضای قوه فطری و غریزی شان هستند، هیچ راه و چاره یی جز روی آوردن به ازدواج مبتنی بر آگاهی و بینشا عمیق همراه با میل صادقانه، وجود ندارد؛ البته نباید از سختیها و دشواریهایی که مانع ازدواج میشوند، بهراسند. به قول معروف

مرد آنست که هراسان نشود

مشکلی نیست که آسان نشود

### مهمترین ثمرات پیمان زناشویی

### ۱- حفظ و بقای نوع نسل بشر

بدیهی است که بقای نسل بشر بوسیله ازدواج است و پیوند زناشویی بین انسانها راهی است برای تداوم نسل بشر تا پایان زنده گی او بر این کره خاکی. در قرآن کریم نیز به این حکمت اجتماعی چنین اشاره یی شده: «ای مردمان! از (خشم) پروردگار تان بترسید. پروردگاری که شما را از یک انسان بیافرید و (سپس) همسرش را از نوع او آفرید، و از آن دو نفر مردان و زنان فراوانی (بر روی زمین) منتشر ساخت»(<sup>۲</sup>)

«خدا از جنس خودتان همسرانی برای شما قرار داد (تا در کنار آنان بیاسایید) و از همسرانتان پسران و نوادگانی به شما داد.» (۳)

<sup>&</sup>quot;- نحل: ۷۲.



<sup>&#</sup>x27;- سنن ابن ماجه .

۲- نساء: ۱.

همچنین پیامبر اکرم از در روایتی، به حکمت زاد و ولد و افزایش و پیدایش انسانها اشاره کرده و میفرماید: «ازدواج کنید، تا جمعیت شما افزایش یابد؛ زیرا من در روز قیامت در بین سایر امّتها، به فراوانی شما افتخار میکنم.» (روایت بیهقی و عبدالرزاق)

#### ٢- حفظ روابط نسبي

فایدهٔ دیگر ازدواج که خداوند به آن امر کرده، افتخار کردن فرزندان به نسبهایشان است؛ زیرا اصل و نسب دار بودن باعث اعتبار، ارزش و خوشبختی میشود و چنانچه ازدواج نمیبود جامعه از فرزندان نامشروع که هیچ اصل و نسب نداشتند، پر میشد و در چنین جامعه یی ارزشهای اخلاقی لطمهٔ اساسی میخورد، فساد و بی بندو باری در جامعه گسترش می یافت.

### ٣- مسؤوليت جامعه از انحرافات و بي بندوباريهاي اخلاقي

یکی دیگر از اثرات ازدواج، مصون ماندن جامعه از هرج و مرج و بی بندوباری اخلاقی و محفوظ ماندن افراد آن از مفاسد اجتماعی است؛ زیرا غریزهٔ جنسی و تمایل به جنس مخالف تنها از طریق ازدواج اشباع می شود و از این جهت می بینیم که رسول گرامی اسلام شخطاب به جوانان با شیوه یی جالب و زیبا و دقیق فلسفهٔ اخلاقی ازدواج را اینگونه بیان می فرماید: «ای گروه جوانان! هر کس از شما استطاعت (قدرت جنسی و هزینه زنده گی را) دارد، ازدواج کند، زیرا که ازدواج چشم را بهتر کنترول می کند و ناموس را محفوظ می دارد؛ اما کسی که نتواند هزینه ازدواج را تأمین کند باید روزه بگیرد، زیرا روزه باعث کم شدن شهوت و غریزهٔ جنسی است.» [رواه الجماعه]

### ٤- تعاون و همكارى زوجين در تشكيل خانواده

به وسیلهٔ ازدواج است که زن و شوهر برای بقای خانواده با یکدیگر همکاری مینمایند تا بتوانند فرزندانشان را تربیت کنند و مسؤولیتهای زنده گیشان را به انجام رسانند. در پرتو نظام خانواده است که زن و مرد مکمّل همدیگرند و هر یک دیگری را کامل می کند: در این میان زن به تناسب سرشت و طبیعتش عهده دار توانایی های ویژه اش، نقش خاص خود را ایفا می کند، تلاش و کوشش برای تأمین نیازهای خانواده، حل مشکلات و مسایل جانبی خارج از خانه، حمایت و نگهداری از خانواده در برابر حوادث و مصیبتهای روزگار، از عمده ترین روحیه همکاری بین زوجین، تکامل یافته و به بالاترین مرتبه خود می رسد و در پرتو چنین روحیه یی، کانون خانواده بر پایهٔ مستحکم و تربیت و پرورش کامل بنا شده و از نعمت محبّت و دوستی که در سایه حقوقی که اسلام آن را برای سعادت جامعه مقرر کرده بهره مند می شوند.

### ٥- مصونيت جامعه از امراض

یکی دیگر از حکمتهای خداوند از امر به نکاح و تشکیل خانواده، سالم ماندن جامعه از امراض است. امراض مضر و کشنده که از نتیجه روابط نامشروع و گسترش زنا در جامعه به وجود آید. در ذیل به نمونههایی از این بیماریها که پیامد روابط آزاد جنسی و زنا در جامعه میباشد، اشاره میکنیم.

• سوزاک Gonorrheol: از جمله امراضی است که در اثر زناکاری انتقال می یابد. این بیماری در زنان باعث التهاب شدید در رحم و در مردان موجب ملتهب شدن مثانه و بیضه ها می شود. این بیماری گاهی اوقات باعث عقیم شدن مرد یا زن می گردد و بعضی وقتها باعث التهاب در مفاصل میشود و حتی بالای طفل تأثیرات سوء می گذارد که باعث التهاباتی در چشم طفل شده و خطر کوری به دنبال دارد.



- سفلیس Syphilis: علت اصلی انتقال این بیماری بدون شک از طریق تماسهای جنسی نامشروع (زنا و...) میباشد که باعث التهابات شدید پوستی و مفصلی، استخوانی، عضلانی و قلبی، ریوی، کلیوی و عصبی و غیره میشود.
- شانکر یا آتشک Chancroid: به علت روابط نا مشروع و عمل زنا غدههای لمفاوی ورم کرده که در نهایت منجر به ترشحات مزمن چرکین خواهد شد، دردهای مفصلی و التهابات مجاری ادرار و توریم اعضا از اثرات این بیماری میباشد.
- ضایعات پوستی نرم بر عضو تناسلی: بر اثر زنا زخمهای نرم و دردناکی بر دستگاه تناسلی بیمار ظاهر می گردد، این زخمها انتشار پیدا کرده و باعث تخریب پوست می شود.
- بلوغ زودرس (نابهنگام): این بیماری بر اثر تحریکات مداوم عصبی قبل از زمان طبیعی خود، ایجاد می شود و قبل از آنکه غدد مولّد هورمونهای جنسی شروع به فعالیت کنند، احساسات غریزی تحریک میشود، نتیجهٔ این تحریکات به صورت امراض عصبی، روانی و ناهنجاریهای عضوی بروز میکند.

علاوه بر امراضی که بیان کردیم، بیماریهای زیاد دیگری نیز هستند که در اثر شیوع فحشای زنا به تندرستی انسان صدمه میزنند و دکتوران در باره آنها به تفصیل بحث کرده و نسبت به خطرات آن هشدار داده اند.(۱)

### خطرات زنا در جوامع غربی و شرقی

-پیدایش جوانان شهوتران و هوسبازی که غرق در شهوتند و در خمار هروئین و تریاک و یا مشروبات الکلی به سرمی برند.

- ظهور نسلی منحرف و بیمار که از نظر جسمی، روانی، اخلاقی و عقلی اختلال و ضعف شدید دارند.
  - زیاد شدن باندهای قاتل و کشتار، جنایت و دزدی و تجاوزات جنسی.
  - تجارت و داد و ستد شهوات و غرایز جنسی و نیز خرید و فروش دختران و...
- در چنین جوامعی باندهای دوکتورا، وکلای مدافع، حکّام و دولتمردان برای سرپوش گذاشتن جرم و پایمال کردن حقوق دیگران، اقدام به رشوه گیری مینمایند.
- تعبیه مکانهایی که در آن زنان و مردان با چشم پوشی از همه ارزشها و فضایل اخلاقی، بدون هیچگونه شرم و حیایی، لخت و عریان ظاهر می شوند.
  - پیدایش فاحشههایی که برای خوش گذرانی و به دست آوردن مخارج زنده گی تن به زنا و خود فروشی میدهند.
- افزایش چاپ و نشر کتابهایی مربوط به مسایل و روابط جنسی، مجلات حاوی عکسهای لخت و عریان، کافی شاپها و اماکن رقص و فساد و فحشا و...
- ظاهر شدن گروههای (هیپی) که بیشتر به حیوانات و جانورانی؛ مانند: حشرات مضره شباهت دارند و گروههای (پوچ گرا و بیهدف) که غرق در مستی و فساد و فحشایند.

ا- کتاب «طب در قرآن» اثر عبدالحمید دیاب و احمد قرقوز.



و نیز تعداد بسیار زیاد دیگری از مظاهر فساد و بی بندوباری که مجال بحث و فرصت ذکر آنان نیست و نتیجهٔ بروز اینها بود که خروشچف در سال ۱۹۶۲ صراحتاً اعلام کرد که آینده کشور روسیه در خطر است و به آینده جوانان روس نمی توان امید داشت؛ زیرا آنان نسلی بی بندوبارند که دایماً در شهوات و تمایلات جنسی غرق هستند.

و مقارن با همان زمان «کندی» نیز صراحتاً اعلام داشت که آینده کشور آمریکا در خطر است، زیرا جوانان کشور غرق در شهوات و مسایل جنسی هستند و صلاحیت انجام وظایف و مسؤولیتهایی که بر دوش آنهاست را ندارند و از هر هفت جوانی که برای خدمت سربازی مراجعه می کنند، شش نفر آنها صلاحیت لازم را ندارند؛ زیرا غرق شدن در شهوات، توانایی روحی و جسمی آنها را از بین برده است.

(یو ان ایدز) یا اداره خاص ملل متحد برای مقابله با مرض ایدز می گوید: مصاب شدن به ایچ آی وی ایدز از سال ۲۰۰۴ تا ۳۰ ۲۰۰۹٪ افزایش یافته است که ۲٫۱ میلیون نفر سال گذشته در اثر بیماری های وابسته به ایدز هلاک شدند که این رقم در سال ۲۰۰۴ ۸٬۱ ۲۰۰۴ ملیون نفر بود.

کشورهای جنوب افریقا بیشترین قربانیان این مرض را داشته اند رقم مصاب شده گان به مریضی ایدز در کشورهای اروپای شرقی و آسیای میانه، افزایش نگران کننده را نشان میدهد.

تعداد مصاب شده گان این مرض در آسیای میانه و اروپای شرقی به حدود ۴،۱ میلیون نفر می رسد. ۹۰ در صد از مصاب شده گان به مریضی ایدز در روسیه و او کراین به سر می برند.

### خطرات اجتماعي زنا

از جمله این نوع خطرات، فروپاشی و عدم تشکیل کانون خانواده است. ظلم به کودکان و اطفال و خطر شقاوت و بدبختی زنان و مردان و قطع صلهٔ رحم و روابط خویشاوندی است.

## زیانهای اقتصادی زنا

کسانی که مرتکب چنین اعمال زشت و ناپسندی میشوند، افرادی هستند که برای برآورده ساختن شهوانی لذّت خویش، اقتصاد جامعه را مختل میکنند چرا که اینان انسانهای ضعیف و ناتوانی هستند که توانایی تولید و اعمال اقتصادی را ندارند و برای دستیابی به ثروت به روشهای نا مشروع متوسل میشوند.

### خطرات دینی و اخروی زنا

و بالآخره مرد یا زن مجردی که عفّت و پاکدامنی خویش را حفظ نمی کند و دست به اعمال نا مشروع جنسی می زند و در شهوات و انحرافات غوطه ور است به چهار چیز منفور و بد مبتلا خواهد شد که پیامبر اکرم این چنین برشمرده است: «از عمل زنا دوری کنید زیرا موجب چهار ضرر خواهد شد:

«۱- زیبایی و طراوت صورت انسان را زایل می کند. ۲- موجب قطع رزق و روزی می شود. ۳- خشم و غضب خداوند رحمان را بر می انگیزد. ۴- باعث جاودانه ماندن در آتش (قیامت) می شود.»

و از دیگر خطراتی که زنا برای دین انسان ایجاد میکند اینکه انسان زناکار در هنگام انجام زنا از محدوده ایمان خارج می شود، در این مورد «شیخین» (۱) از پیامبر اکرم روایت نموده اند که فرمود: «زناکننده، هنگام انجام زنا ایمان ندارد.» و خداوند متعال در آخرت فرد زناکار را دو چندان عذاب خواهد کرد. در سورهٔ فرقان در بارهٔ خطر اخروی زنا، آمده



اً- حضرت ابوبكر وحضرت عمر رضي الله تعالى عنهما.

است که: [و بنده گان خوب خدای رحمان] کسانی اند که با الله، معبود دیگری را نمیخوانند و پرستش نمینمایند، و انسانی را که خداوند خونش را حرام کرده است، به قتل نمیرسانند؛ مگر به حق، و زنا نمی کنند. چرا که هر کس (یکی از) این (کارهای ناشایست شرک، قتل و زنا) را انجام دهد، کیفر آن را می بیند و (کسی که مرتکب یکی از کارهای زشت و پلید شرک و قتل و زنا شود) عذاب او در قیامت مضاعف می گردد و خوار و ذلیل جاودانه در عذاب می ماند».(۱)

آنچه برشمردیم، مهمترین پیامدهای رهبانیت و مجرد ماندن بود و شکی نیست که اینها نتایج خطرناک و دردناکی است که به عقل و اخلاق، دین، روان، خانواده، جامعه و سلامت و صحت و حتّی امور اقتصادی لطمه میزند.

اینجاست که پیامبرﷺ با بیان استوار و شیوا، هنگامی که برای یاران خود در مورد اینکه مجرّدان بدترین خلق اند و کسانی که در حالت تجرّد می میرند، پست ترین مرده گان هستند، می فرماید: «بدترین شما کسانی اند که از دواج نکرده اند و پست ترین مردگان شما کسانی اند که مجرد مرده اند».(۲)

### ۲- آرامش روحی و روانی

به وسیلهٔ پیوند زناشویی بین زن و شوهر، رابطهٔ دوستی و مهربانی برقرار میشود و هر یک بر اثر انس گرفتن با دیگری به سعادت و خوشبختی نایل می آید.

هنگام غروب که شوهر، کار روزانهاش را به پایان می رساند و به خانه برمی گردد و در جمع صمیمی زن و فرزندانش قرار می گیرد، تمام غم، اندوه و مشکلاتی که در طول روز با آنها مواجه شده، فراموش می کند و خستگی و رنج ناشی از تلاش و زحمت کار زیادی که به وجود آمده از بین می رود. زن هم در چنین شرایطی، زحماتش را فراموش کرده و در محیط باصفای خانواده احساس آرامش و سکون می کند. این چنین است که زن و شوهر با هم و در کنار همدیگر، لحظات خوشی را در سایهٔ آرامش و سعادت زنده گی زناشویی تجربه می کنند.

و به این ترتیب هر یک از آنها با جدّیت، نشاط و اراده به استقبال روز جدید میروند تا بتوانند برای ادای وظیفه و تکلیف مخصوص خویش آماده باشند.

واضح است که در پرتو چنین آرامش روحی روانی، هر یک از زوجین میتواند به طور کامل به مسؤولیت و وظایف خود عمل کرده و در راه خوشبختی خانواده، همسر و فرزندان خویش گام بردارد.

چه راست گفته پروردگار بزرگ در قرآن عظیم؛ آنجا که فرموده: (وَمِنْ آیاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَکُمْ مِنْ أَنْفُسِکُمْ أَزْوَاجًا لِتَسْکُنُوا إِلَيهَا وَجَعَلَ بَيَنَکُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لآياتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ)

ترجمه: «و از نشانههای خداوند آن است که همسرانی از خودتان برایتان آفرید تا در کنار آنان آرام گیرید و بین شما محبّت و الفتی پایدار و استوار قرار داده و در آن نشانههایی است برای اهل تفکّر و اندیشه» [سوره روم: آیه ۲۱]

روش تدریس: سؤال و جواب، تشریحی، کار گروهی.

مواد ممد درسى: كتاب، تخته و تباشير.

٢- آداب خواستگاري وحقوق زوجين مؤلف: (عبدالله ناصح علوان)

<sup>&</sup>quot;- در این آیه شریفه، خداوند، فلسفه ازدواج را سکون و آرامش قلبی و آسایش روحی و دوستی پایدار در خانواده دانسته است. بنابراین اگر ازدواجی این ویژه گی را در برنداشته باشد، نمی تواند ازدواج موافق با فلسفه آن و معقول باشد و در واقع، مباین با فلسفه زناشویی است.



۱ – فر قان، ۶۹–۶۸ –

| فعاليتها                                                                                    | وقت     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| بعد از رعایت موضوعات مقدماتی باطرح چند سؤال درس گذشته را چنین ارزیابی کنید:                 | ۵ دقیقه |
| <ul> <li>یک خانواده مسلمان دارای کدام اوصا ف میباشد؟</li> </ul>                             |         |
| <ul> <li>کی می تواند بگوید که دریک خانوادهٔ مسلمان کدام روش و اخلاق رعایت میشود؟</li> </ul> |         |
| بعد از در یافت جواب ها، عنوان درس جدید را بر تخته مینویسد.                                  |         |
| از شاگردان بخواهید تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند.                                        |         |
| در عین حال عناوین جانبی ذیل را روی تخته نوشته و هر یک را شرح مینماید.                       | ۳۰دقیقه |
| – تعریف نکاح                                                                                |         |
| - حکم نکاح                                                                                  |         |
| - تأخيرنكاح                                                                                 |         |
| از چند شاگرد بخواهید تا نظریات خود را در باره نکاح بیان کنند.                               |         |
| از دو شاگرد بخواهید تا یکی نص حدیث مبارک درس را با استفاده از کتاب روی تخته بنویسد و        |         |
| دیگرش آنرا خواند ه و ترجمه کند.                                                             |         |
| ارزیابی                                                                                     |         |
| جهت اطمینان خویش شاگردان را ضمن سؤالاتی از کتاب درسی، ارزیابی کنید.                         |         |
| _ خلاصه                                                                                     |         |
| - نکاح در لغت به معنای ضم کردن و یک جا ساختن است و در اصطلاح شریعت نکاح به عقدی گفته        | ۱۰دقیقه |
| می شود که استفاده جنسی مرد و زن را بر یکدیگر حلال میسازد.                                   |         |
| نکاح به سه نوع است:                                                                         |         |
| ۱_سنت موكد ۲_ واجب ۳_ مكرو                                                                  |         |
| حضرت رسول خدا در مورد نكاح فرموده است: نكاح سنت من است هر كس به سنت من عمل نكند از          |         |
| من نیست.                                                                                    |         |

درس: بیست و پنجم

عنوان: مقدمات نكاح

صفحه: ۹۰

وقت: دو ساعت درسی

#### اهداف

شاگردان باید:

- ۱. اصول و ارزشهای اسلام در رابطه با تشکیل خانواده را بهتر بدانند.
- ۲. برخی از رواجهای خواستگاری را بیان و با شریعت مقایسه کرده بتوانند.
- ۳. در مورد اینکه درانتخاب زن کدام نکات باید در نظرگرفته شود را دانسته ودر زنده گی خویش تطبیق کرده بتوانند.
  - ۴. به فواید درس متوجه شده و آنرا در زنده گی روزمرهٔ خویش تطبیق کرده بتوانند.

#### دانش لازمي

اسلام با نظام جاودانه و اصول آسان و استوارش قوانین، دستورات و اصول عملی را وضع کرده تا خواستگار در مورد دختر مورد نظرش رعایت نماید؛ اگر جوانان این اصول و قوانین را در نظر داشته باشند و بر اساس آن همسرشان را انتخاب نمایند، خود و همسرانشان خوشبخت و بین آنان محبت و صمیمیت حکم فرما خواهد شد و آبرومندانه زنده گی خواهند کرد.

#### اصول خواستگاری

خواستگاری آن است که قبل از انجام مراسم عقد نکاح، مردی که تصمیم به ازدواج گرفته، ابتدا دختری را که برای این منظور انتخاب نموده مورد تحقیق و بررسی قرار دهد و یا یکی از اقربا و نزدیکان خود را میفرستد تا با دختر او لیای وی صحبت و گفتگو نماید و خواسته ها و شرایط آنان را برای ازدواج بپرسد و آنگاه تصمیم بگیرد که این وصلت را قبول کند یا آن را نپذیرد.

هدف از این مقدمات قبل از ازدواج این است که ازدواج از همان روز اول بر پایه بصیرت و شناخت صورت گیرد و باعث رفع مشکلات و تنازعات آینده آنها شود.

# ۱- دیدن خواستگار دختر مورد نظرش را

شریعت اسلام به خواستگارچه مردباشد ویا زن اجازه داده که وقتی تصمیم به ازدواج را میگیرد(<sup>۱</sup>) قبل از عقد، او را ببیند و [از اوصاف ظاهری و باطنی او باخبر شود]، چرا که انتخاب از روی آگاهی و شناخت، زنده گی زناشویی را

<sup>&#</sup>x27;- لازم به ذکر است که خواستگاری از طرف دختر یا پسر، هیچ مشکلی ندارد و کسانیکه فامیل دختر را برای ازدواج با پسربد میپندارند، در شریعت اسلامی چنین نیست. کسانی بودهاند در تاریخ اسلام و بین اصحاب رسول الله که برای دخترانشان از مرد مورد نظر خواستگاری میکردند؛ مانند: امیر مؤمنان عمربن خطاب که پیشنهاد ازدواج حفصه را به حضرت عثمان نهنود و چون ایشان نپذیرفت به ابوبکر صدیق پیشنهاد کرد وی هم نپذیرفت که علّت نپذیرفتن آنها، تمایل پیامبر پیه حفصه بود و در نهایت پیامبر پیا حفصه عروسی نمود و حتی شاهد داریم که گاهی خود زنان می آمدند و می گفتند یا رسول الله پیمام را برای خود نکاح نمایید. لذا اگر عرف جامعه ما چنین است که مرد به خواستگاری زن میرود به نوعی احترام قائل شدن به زن است؛ اما اگر برعکس زن به مرد پیشنهاد ازدواج داد، به هیچ وجه جای ملامت و بد پنداشتن نیست و نباید آنها را مورد طعنه و تمسخر قراردهیم.



گواراتر، سعادتمندتر و با دوام تر خواهد نمود. دلیلی که این عمل را جایز دانسته، حدیثی است که «ترمذی»، «نسایی»، «ابن ماجه» و «بخاری» روایت کردهاند که مغیرهبن شعبه نزد پیامبر آمد تا به ایشان خبر بدهد که یک زن را خواستگاری نموده است، پیامبر فرمود: «او را ببین که برای ادامه زنده گی شما، این عمل بهتر و شایسته تر است». یعنی اُنس و اُلفت و معاشرت میان شما دو نفر بدین شیوه گرمتر و شیرین تر خواهد شد زیرا که چشم، پیک قلب و پیام آور عاطفه است و بعضی اوقات برخورد دو چشم با هم باعث ایجاد الفت بین دو خانواده می شود.

«مسلم» و «نسایی» روایت کردهاند که مردی نزد پیامبر ششر فیاب شده و خبر داد که با زنی از انصار ازدواج نموده است. پیامبر فی فرمودند: «آیا او را دیدهای؟ گفت: نه، حضرت فی فرمودند: «برو او را ببین؛ زیرا در چشمهای انصار چیزی است که لفظ حدیث شریف به چندین معنی آمده است الف - چون چشمهای انصار آبی هست. ب - زرد است. ج - یا کوچک) هستند.» (۱)

اما نگاه کردن به مخطوبه(۱) آدابی دارد که باید رعایت شود:

۱- خواستگار باید عزم جدی و صادقانه بر ازدواج گرفته باشد و قصدش از نگاه کردن فقط تصمیم بر ازدواج باشد و در غیر این صورت (نگاه کردن به قصد لذت بردن) جایز نیست؛ چرا که از پیامبر شروایت شده که فرمودند: «اگر خداوند در دل شخصی تمایل به خواستگاری زنی را پدید آورد، اشکالی ندارد که او را ببیند و نگاهش کند».

۲- موضع و حدودی که مباح است به هنگام خواستگاری نگاه شود، صورت و دو دست مخطوبه میباشد. چون مظهر محاسن و زیباییهای ظاهری زن در صورت متجلّی شده و کفین هم در حالت عادی، ظاهر هستند؛ لذا بر خواستگار مجاز نیست جز دست و صورت مخطوبهاش، اعضای دیگرش را نگاه کند.

آنچه موید این قول است که مراد از نگاه کردن، نگاه کردن به صورت است. این فرمایش حضرت رسول خدای به مردی از انصار است که فرمودند: «برو او را نگاه کن چون در چشمان انصار مختصر عیوبی است که بعد از نگاه کردن برایتان معلوم می شود.» این جمله برای ما مشخص می کند منظور از نگاه کردن، صورت می باشد.

۳- خواستگار می تواند با نامزدش صحبت و گفتگو کند و در مجلس خواستگاری و یا هنگام دیدنش با وی صحبت نماید؛ زیرا جمهور فقها، اتفاق نظر دارند که صدای زن عورت نیست؛ زیرا پیامبر اکرمﷺ با زنان سخن میگفت و سخنانشان را نیز میشنید، همچنین اصحاب گرانقدر ایشان بعد از رحلت حضرت رسولﷺ در مورد احادیث و احکام شرعی همسران پیامبر اکرمﷺ از پشت پرده به سؤالهایشان پاسخ میدادند.

۴- جایز نیست، خواستگار با نامزدش مصافحه کند و با هم دست دهند، زیرا هنوز عقد شرعی، منعقد نشده و پسر و
 دختر نسبت به هم نامحرم هستند و شریعت اسلام دست دادن مرد بیگانه با زنها را تحریم نموده است.

«بخاری» از عایشه (رض) روایت کرده که فرمودند: «پیامبرﷺ هنگام بیعت گرفتن از زنان، دست هیچ زنی را لمس نکرده و بیعتشان با خانمها فقط کلامی بود»



<sup>&#</sup>x27;- حاشيه مشكوهٔ ص ۲۶۸

<sup>-</sup> زنى است كه از او درخواست ازدواج شده (المنجد).

9- جایز نیست که خواستگار و نامزدش در فاصلهٔ خواستگاری تا اجرای صیغهٔ عقد، در یک مکان تنها با هم، خلوت کنند؛ مگر اینکه همراهشان یکی از محارم خانواده دختر باشد؛ زیرا خلوت کردن با زن بیگانه و تنها بودن با او در یک مکان، از نظر اسلام حرام است.

«بخاری و مسلم» از پیامبرﷺ روایت کردهاند که ایشان میفرمایند: «کسی که به خدا و روز قیامت ایمان دارد، به هیچ وجه نباید با زنی که محرمش نیست خلوت کند چون در چنین حالی شیطان سومین نفر آنان است و زن نیز بدون محرم حق سفر کردن؛ ندارد مگر اینکه محرمی همراهش باشد.»

۷- مردی که تصمیم ازدواج با زنی را دارد، می تواند بدون اطلاع آن زن و خانوادهاش او را ببیند [یعنی اجازهٔ موافقت زن برای دیدن لازم نیست].

پیامبر اکرم شمی می فرماید: «هرگاه شخصی ارادهٔ خواستگاری از زنی نمود، می تواند او را ببیند و نگاهش کند، گرچه آن زن اطلاعی نداشته باشد. [جابربن عبدالله در مورد زنش میگوید: در پشت دیوار خود را پنهان میکردم تا او را ببینم]. اما آنچه که در بین مردم و جامعه کنونی ما رسم است، افراط و تفریط در رابطه با این موضوع است که اکثر مردم در خواستگاری به دو شیوه متناقض بر خورد می کنند.

۱- دسته یی از مردم که به آداب و دستورات اسلامی مقید نمی باشند، بدون در نظر داشت بیانات فوق به دخترشان اجازه می دهند که بدون محرم، هر جا که بخواهید با نامزدش بگردد و هر کاری که دوست دارد آزادانه انجام دهند، به این بهانه که قصد آنان از این کار آشنایی با اخلاق، رفتار و طبیعت و اطلاع از فهم و شعور همدیگر است.

واضح است که این ادّعایشان، ادعایی بی اصل و اساس و باطل است که اسلام به هیچ وجه آنرا نپذیرفته؛ بلکه آنرا حرام می داند و با آن مبارزه میکند. چرا که این عمل با مبادی اصول اخلاق و ارزشها منافات دارد و حیثیت و آبروی زن مسلمان و نظام اسلامی را خدشه دار میکند.

بر انسانهای عاقل و صاحب بصیرت، روشن است که اینگونه اختلاطهای نامشروع بین دختر و پسر در اکثر اوقات، منجر به فجایع اخلاقی و ارتباطات نامشروع میشود، که پیامدهای بد و ناگواری خواهد داشت؛ البته که ضرر این کار بیشتر متوجه دختر میشود تا پسر و آبروی دختر را لکه دار میکند؛ زیرا اگر پس از این ارتباطات، از ازدواج با دختر منصرف شود، می تواند با بهانههایی از قبیل عدم تفاهم و عدم تجانس اخلاقی، انصراف خود را توجیه کند و قطعاً این کارش عامل شبههانگیز و سبب بدنام شدن دختر خواهد شد و حیثیت دختر بر سر زبانها می افتد و نهایتاً به کسادی بازارش می انجامد و باعث می شود. تا از نظر بیفتند.

همچنین بر صاحبان خرد و اندیشه، پوشیده نیست، اهداف این اختلاط غیر اخلاقی که شناخت روحیات طرف مقابل است، تحقق نمی یابد؛ زیرا هر یک در مقابل دیگری خود را به تکلف انداخته و شخصیتی مصنوعی و غیر واقعی ـ آن هم شبیه دلقک و حقه بازان ـ از خود نشان دهید. و چه بسا از این نوع خواستگاریهای غیراخلاقی سراغ داریم که نه تنها منجر به ایجاد زنده گی زناشویی توأم با الفت و محبّت، نگشته؛ بلکه بعد از این همه آمیزش گناه آلود، سرانجامی جز طلاق و جدایی نداشته است.

پس چه شد نتیجه شناختی که ادّعا داشتند در دوره نامزدی حاصل شده؟ اما با کمال تأسف معاندان، این حقیقت را نمی پذیرند.

۲− در مقابل این گروه بی مبالات، دسته های دیگر از مردم هستند که آداب اسلامی را نادیده می گیرند، این گروه مقدّس نماهای متحجّر؛ و متعصّبان افراطی هستند که با پشت پازدن به سنّت رسول خدای در این مورد، نه تنها قبل از عقد به خواستگار دخترشان اجازه رویت نامزدش را نمی دهند، بلکه اعلان می دارند که دامادشان تا شب زفاف، اجازه ندارد دخترشان را ببیند.

[در این باره شیخ محمّد ابوزهره می گوید: «اسلام به روش افراطی برخی از مقدس نماهای متحجّر که در خواستگاری از دیدن ممانعت مطلق به عمل می آورند، توجه نکرده است، چرا که با این رویه خواستگار تنها به اوصاف توصیف شده تکیه می کند و چه بسا کسانی که دختر را دیده باشند، نیسندند، در حالی که اگر خود خواستگار او را ببینه، بیسندد؛ همچنین ممکن است زنانی که عروس را مشاهده کرده باشند او را بیسندند؛ و در نزد داماد از او تعریف و تمجید نمایند و داماد نیز مورد را زیبا و جالب تصوّر کند، در حالی که اگر بعداً او را ببیند چه بسا بر خلاف تصورش باشد در این صورت کینه و بیزاری در او پدید می آید که همواره در آینده، زنده گی زناشویی او را تهدید می نماید و چه بسا اگر در وهلهٔ اول خواستگاری، دختر را می دید او را می پذیرفت. (۱)

بر انسانهای فهیم و دانا روشن است که اتخاذ این موقف، و مقید بودن به این آداب، تناسبی با شریعت اسلام ندارد و اغلب اوقات زن و شوهر به آرامش نفسی و خوشبختی و سعادت نمی رسند، و چه بسا این عمل منجر به خانه نشین شدن و کسادی ازدواج دختر می شود و دختر آن قدر در کنج خانه می نشیند که دوشیزه یی سالخورده و پیر دختری می شود که از ازدواج باز می ماند.

«پس اینها حدود الهی است، از آنها تجاوز نکنید. و هر کس از حدود و مرزهای الهی تجاوز کند، بی گمان این چنین کسانی ستمگرند»

### حلقة نامزدي (چله بدلي)

چله بدلی در دین اسلام اساس شرعی نداشته؛ بلکه این روش بیشتر به اهل هنود اتکامی یابد در اینجا لازم به ذکر میدانم حکم اسلام را در مورد حلقهٔ نامزدی، جهت روشن شدن آن برای اساتید محترم تا شاگردان را از این موضوع آگاه سازند.

پوشیدن انگشتر و «چله» که از طلا باشد برای مردان حرام است؛ زیرا پیامبر گی مردان را از پوشیدن طلا نهی فرمود: «اصحاب سنن» و «امام احمد» از علی نقل کردهاند که فرمود: پیامبر گی یک تکه پارچه حریر را در دست راست و قطعه طلایی را در دست چپش گرفت و فرمود: این دو تا بر مردان امّت من حرام است» ابن ماجه افزوده: «و بر زنانشان حلال است».



<sup>&#</sup>x27;- به نقل از تنظیم الاسلام للمجتمع، ص ۶۹-۷۰.

«مسلم» و «ابن حبان» از ابن عباس نقل کرده اند که رسول خدای شخصی را دید که انگشتر طلا در دست داشت، حضرت آن را از دستش بیرون آورد و دور انداخت و سپس فرمود: «بعضی از شما عمداً تمایل به پاره یی آتش پیدا می کند و آن را در دستش قرار دهید» [یعنی استفاده از انگشتر طلا برای مردان موجب آتش جهنم است]. بعد از اینکه رسول خدای تشریف برد، به آن مرد گفتند: برو و انگشترت را بردار و به طریقی از آن استفاده کن، آن مرد پاسخ داد: به خدا قسم چیزی که پیامبر آن را دور انداخته، من دیگر آن را برنمی دارم» (۱).

اما استعمال انگشتر نقره برای مردان نه تنها جایز؛ بلکه مستحب میباشد. [بخاری از ابن عمر روایت می کند که گفت: «پیغمبرﷺ یک انگشتر نقره در دست داشت، بعد از وفات پیامبرﷺ در دست ابوبکرﷺ بود و بعد از ابوبکر در دست عمر بود و بعد از عمر، عثمان آن را در انگشت می کرد تا اینکه در چاهی به نام اریس افتاد و گم شد.] ۲

روش تدریس: سؤال و جواب، تشریحی، مباحثه، کار گروهی.

#### مواد ممد درسى: كتاب، تخته و تباشير.

| فعاليتها                                                                                  | وقت     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| بعد از موضوعات مقدماتی باطرح چند سؤال درس گذشته را چنین ارزیابی کنید:                     | ۵ دقیقه |
| - نکاح را کی تعریف کرده می تواند؟                                                         |         |
| - اضرار تأخیر نکاح را کی شرح کرده می تواند؟                                               |         |
| - حكمت مشروعيت نكاح چيست؟                                                                 |         |
| بعد از در یافت جواب ها، عنوان درس جدید را بر تخته مینویسد.                                | ۳۰دقیقه |
| برای شاگردان هدایت دهید تا درس را خاموشانه مطالعه کنند و اگر به کدام مشکلی برمیخورند آنرا |         |
| نشانی نمایند.                                                                             |         |
| در عین حال عناوین جانبی ذیل را روی تخته بنویسید و با استفاده از عناوین جانبی درس را برای  |         |
| شاگردان شرح می کند.                                                                       |         |
| - تعریف خطبه                                                                              |         |
| - حكم خطبه                                                                                |         |
| – انتخاب همسر                                                                             |         |
| – انتخاب داماد                                                                            |         |
| – بین د <b>خ</b> تر و پسر تفاوت سنی زیاد نباش <i>د</i>                                    |         |
| - دیدن دختر که خواستگاری می شو د                                                          |         |
| - خواستگاری بالای خواستگاری کسی دیگر                                                      |         |

ا- دلیل و حکمت تحریم طلا برای مردان، حفظ و صیانت شخصیت و جوهره مردانگی اوست، زیرا اینها از مظاهر ضعف، شکست و زننمایی است. لذا شایسته نیست که مردان در استفاده زینت آلات با زن رقابت کنند و به وسیله زیور آلات و پوشش حریر مباهات نمایند.

۲- آداب خواستگاری و حقوق زوجین ص ۵۴/۵۰

از چند شاگرد بخواهید تا هر کدام یک عنوان را به نوبهٔ خود توضیح نماید.

برای شاگردان چند دقیقه وقت دهید تا درمورد درس فکر کنند و بعد به سؤالات ذیل پاسخ دهند در انتخاب داماد کدام اوصاف باید در نظر گرفته شود؟ در انتخاب همسرکدام مراتب باید در نظر گرفته شود؟

آیا با یک دختر زیبا که دیندار نیست میتوان یک زنده گی خوب را پیش برد؟

به جوابها دقیق گوش دهید اگر کدام جواب درست نبود آنرا اصلاح نمایید.

در صورت امکان برای شاگردان هدایت میدهد تا در مورد مقدمات نکاح، اوصاف ناکح و منکوح بین هم بحث نمایند.

ارزيابي: جهت اطمينان خويش با استفاده از سؤالات كتاب درسي شاگردان را ارزيابي مي كند.

#### خلاصه:

- خطبه در لغت به معنای طلب نکاح و در اصطلاح عبارت تمایل ناکح است برای ازدواج بازن مورد نظرش.
  - حكم خطبه به نزد تمام فقها مستحب مى باشد.
  - در انتخاب همسر باید موارد ذیل در نظر گرفته شود:
- ۱- دینداری ۲- دوشیزه باشد۳- با محبت و ولادت کننده باشد.۴- خانواده عزتمند و با آبرو باشد. ۵-
  - جهت صحتمندی و تندرستی بیشتر اولاد شان از لحاظ نسب دورتر باشد.
    - در انتخاب داماد نیز موارد ذیل باید در نظر گرفته شود: ...

لازم است كه داماد يك شخص ديندار، با اخلاق و شجاع باشد.

بین دختر و پسر تفاوت سنی زیاد نباشد.

درس: بیست و ششم

عنوان: اركان و شرایط نكاح

صفحه: ۹٥

وقت: دو ساعت درسي

#### اهداف

شاگردان باید:

۱- اركان و شرايط نكاح را دانسته و آنرا بيان نمايند.

۲- نكاح را منعقد كرده بتوانند.

۳- به فواید درس آگاهی کامل حاصل نمایند.

#### دانش لازمي

عقد ازدواج پیمانی دو جانبه است که باید از طرف مرد وزن یا و کیل آنان در حضور دو نفر شاهد ایراد گردد، که همانا ایجاب و قبول میباشد. زن بگوید خود را به نکاح تو در آوردم و مرد بگوید قبول کردم. و یا و کیل زن به و کیل مرد بگوید: سکینه دختر غلام علی را به بگوید: سکینه دختر غلام علی را به بگوید: سکینه دختر غلام علی را به نکاح دایمی برای موکل خود احمد قبول کردم. و باید گفت که ثبوت موکلین از قبل شرعاً ثابت باشد. ارکان نکاح که عبارت از ایجاب و قبول میباشد باید به زمان گذشته دلالت کند. مثل اینکه شخصی بگوید: (من دختر خود را به نکاح تودادم) و طرف دیگرمی گوید (قبول کردم) یا یکی عنوان مطالبه را داشته باشد مثل اینکه پدر داماد و یا داماد برای پدر دختر بگوید: دختر خود را به نکاح من بده و پدر دختر در جواب بگوید: من دخترم را به تو دادم. این الفاظ اگر از طرف هر یک از موکلین مرد وزن هم اجرا گردد، عقد صحیح میباشد.

خواندن خطبهٔ عقد که مشتمل بر آیه و حدیث حمد و ستایش خداوند کالهٔ است، به وسیلهٔ یک نفر دانا و فهیمده مستحب است.

یکنفر می تواند و کیل مرد وزن شود که آنان را برای یکدیگر عقد کند، مثلاً در حضور دو شاهد بگوید: سکینه موکله خود را برای محمود موکل خود عقد نمودم.

اگر زنی به مردی اجازه داد که او را برای خودش عقد کند مرد می تواند در حضور دو شاهد زن را برای خود و کالتاً عقد نماید.

اگر شخصی چند دختر دارد باید در موقعی که یکی از آنها را عقد می کند اسم وی حتماً گفته شود.

اگر شخصی به دیگری گفت دختر خود مریم را به نکاح من بده و اوگفت «دادم»، نکاح بسته شده خواه طرف اول بگوید قبول کردم یا نگوید.

اگر زن در مجلس عقد حاضر بود و در موقع عقد به طرف او اشاره شد که این شخص را به نکاح تو دادم و طرف مقابل گفت قبول کردم نکاح جایز است اگر چه اسمش را نبرند. اگر زن در مجلس عقد حاضر نبود، نام خود زن و پدر زن و اگر پدرش مشهور نبود نام پدر کلان وی باید گفته شود تا حاضرین مجلس بدانند که کدام زن عقد میشود.

نکاح باید در حضور دو مرد یا یک مرد و دو زن عاقل، بالغ، آزاد که به گوش خود گفتهٔ طرفین را بشنوند انجام گیرد.

اگر در خلوت و یا در حضور چند زن و یا در حضور یک مرد کسی بگوید: که دختر خود سکینه را به تو دادم و طرف هم بگوید: قبول کردم. این عقد صحیح نیست.

اگر دو شاهد کافر، یا صغیر باشند یا یک مرد مسلمان و دو زن صغیره باشند، نکاح جایزنیست.

اگر دختر و پسر بالغ با تعیین مهر نکاح خود را منعقد نمودند و بعد در حضور دو شاهد گفتند که مایکدیگر را نکاح کرده ایم این گفته نکاح مجدد است «زیرا قبلا شاهدی در میان نبوده نکاح صحیح نبوده و انجام نشده است»و نکاح منعقد می شود.

الفاظى كه نكاح به آنها منعقد مى شود:

ازدواج به الفاظ:۱- نکاح، ۲- تزویج،۳- بخشش،۴- تملیک، ۵- صدقه منعقد می شود؛ مانند: اینکه و کیل زن بگوید صدیقه را به نکاح یا ازداوج تو دادم و یا او را به تو بخشیدم و یا تو را مالکش گردانیدم و یا او را به صدقه (خیرات) به تو دادم و طرف یا و کیل وی بگوید: قبول کردم.

اگر کسی گفت فلان زن یا دختر را به تو فروختم و مرد گفت قبول کردم ازدواج صحیح است چون فروختن آزاد صحیح نیست، لذا مجاز از نکاح گرفته میشود.

نکاح به لفظ اجاره یا عاریه مثل اینکه بگوید دختر خود را به اجاره و یا عاریه به تو دادم طرف مقابل هم بگوید قبول کردم صحیح نیست.(')

روش تدريس: سؤال و جواب، تشريحي.

مواد ممد درسى: كتاب، تخته و تباشير.

| فعاليتها                                                                                   | وقت     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| بعد از موضوعات مقدماتی باطرح چند سؤال از شاگردان درس گذشته را چنین ارزیابی کنید:           | ۵ دقیقه |
| - كى مى تواند خطبه را تعريف كند؟                                                           |         |
| - كى مى تواند بگويد كه حكم خطبه چيست؟                                                      |         |
| - مرد باید دارای کدام اوصاف باشد؟                                                          |         |
| بعد از در یافت جواب ها، عنوان درس جدید را بر تخته مینویسد و برای شاگردان هدایت دهید تا درس | ۳۰دقیقه |
| را خاموشانه مطالعه نمايند                                                                  |         |
| در عین حال عناوین جانبی درس را روی تخته بنویسید.                                           |         |
| – ارکان نکاح                                                                               |         |
|                                                                                            |         |

<sup>-</sup> خلاصة المسايل جلددوم.



- الفاظ نكاح

- چگونگی الفاظ نکاح

- شرايط نكاح

با استفاده از عناوین جانبی درس را تشریح نموده بالای بعضی نکات مهم ترکیز بیشتر مینماید.

از چند شاگردی که امروز نوبت تشریح شان است میخواهد تا هر کدام یک عنوان را شرح نماید.

شاگردان را به گروپهای مناسب تقسیم نموده از ایشان بخواهید تا در مورد درس از هم دیگر سؤال نمایند.

# ۱۰دقیقه ارزیابی

جهت اطمینان خویش شاگردان را توسط سؤالات کتاب درسی ارزیابی می کند.

#### خلاصه

- نکاح دارای دو رکن ایجاب و قبول میباشد.

نکاح را میتوان با الفاظ؛ مانند: نکاح، تزویج، هبه، صدقه، وعطیه (بخشش) مشروط به اینکه نیت نکاح باشد و شاهدان هم مقصد را بدانند عقد نمود. و الفاظ نکاح باید به زمان گذشته دلالت کند و اگر یک لفظ ماضی و دیگری مضارع باشد بازهم نکاح درست است. ایجاب و قبول باید در یک مجلس؛ یعنی مجلس عقد صورت گیرد.

رضایت زن در نکاح شرط است.

درس: بیست و هفتم

عنوان: ولايت

صفحه: ۹۸

وقت: دو ساعت درسي

#### اهداف

شاگردان باید:

۱- تعریف لغوی و اصطلاحی ولایت را بدانند.

۲- انواع ولايت نفس را بيان كرده بتوانند.

۳- معلومات کافی راجع به شرایط ولی و ترتیب اولیا حاصل نمایند.

#### دانش لازمي

ولی در لغت به معنای دوست و در اصطلاح فقها به کسی گفته میشود که اختیار ازدواج پسر و دختر را دارد.

ولی عقد نکاح به کسانی گفته میشود که حق شوهر دادن دختران کم سن و سال را داشته باشند که از نظر امام شافعی عبار تند از: پدر، پدر کلان دختر و از نظر امام مالک و حنابله عبار تند از پدر و وصی او و حاکم وقت. و امام ابوحنیفه بر این قول رسول الله عمل مینماید که: ترتیب عصبات در ولایت نکاح؛ مانند: ترتیب در ارث است و دورتر در موجودیت اقرب محروم میگردد ـ پس از جلب رضایتش ـ او را شوهر بدهند.

ممانعت ولى از ازدواج زنان با كسى كه او را دوست مىدارد و هم شأن اوست، حرام و نارو است؛ زيرا خداوند متعال مىفرمايد: (وَإِذَاطَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا تَعْضُلُوهُنَّ أَنْ ينْكِحْنَ أَزْوَاجَهُنَّ إِذَا تَرَاضَوْابَينَهُمْ بِالْمَعْرُوفِ) (البقره/ ٢٣) هىفرمايد: (وَإِذَاطَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلَا تَعْضُلُوهُنَّ أَنْ ينْكِحْنَ أَزْوَاجَهُنَّ إِذَا تَرَاضَوْابَينَهُمْ بِالْمَعْرُوفِ) (البقره/ ٢٣) «و هنگامى كه زنان را طلاق داديد و مدت عدهٔ خود را به پايان رسانيدند، مانع از آن نشويد كه با شوهران (سابق) خويش (يا كسانى ديگر) ازدواج كنند». (۱)



اً - فقه خانواده درجهان معاصر. دکتر وهبه زُحَيلي

# روش تدریس: سؤال و جواب، تشریحی، مباحثه، کار گروهی.

# مواد ممد درسى: كتاب، تخته و تباشير.

| فعالیتها                                                                                     | وقت      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| بعد از موضوعات مقدماتی، باطرح چند سؤال از شاگردان درس گذشته را چنین ارزیابی کنید:            | ۵ دقیقه  |
| - نکاح دارای چند رکن است؟                                                                    |          |
| - نكاح به كدام الفاظ بسته ميشود؟                                                             |          |
| – آیا از طریق مکتوب نکاح بسته میشود و یا خیر؟                                                |          |
| بعد از در یافت جواب ها، عنوان درس جدید (ولایت) را روی تخته مینویسد. و از شاگردان میخواهد تا  | ۳۰ دقیقه |
| درس را خاموشانه مطالعه نمایند.                                                               |          |
| از دو شاگرد میخواهد تا یکی عناوین جانبی ذیل را از روی کتاب خوانده و دیگر شان آنها را بنویسد: |          |
| - تعریف ولایت                                                                                |          |
| - انواع ولايت                                                                                |          |
| - اختیار ولی در نکاح                                                                         |          |
| – دوشیزه نباید بر خلاف رضایتش به نکاح باکسی مجبور ساخته شود                                  |          |
| - شرایط ولی                                                                                  |          |
| – ترتیب اولیاء                                                                               |          |
| با استفاده از عناوین جانبی درس را شرح می کند.                                                |          |
| از چند شاگرد میخواهد تا هر کدام یک عنوان جانبی را به نوبهٔ خود برای دیگران توضیح نمایند      |          |
| برای شاگردان چند دقیقه وقت دهید تا در مورد درس بین هم بحث و گفتگو نمایند.                    |          |
| ارزیابی                                                                                      |          |
| جهت اطمینان خویش شاگردان را توسط سؤالات کتاب درسی ارزیابی کنید:                              |          |
| خلاصه                                                                                        |          |
| - ولایت در لغت قرابت، امارت و صلاحیت را گویند.                                               |          |
| - در اصطلاح فقها عبارت از داشتن قدرت، صلاحیت و تصرف در کاری بدون اجازه شخص، ولایت<br>-       |          |
| گفته میشود.                                                                                  |          |
| - ولایت به سه قسم است: ۱ – ولایت نفس ۲ - ولایت مال ۳ - ولایت نفس و مال.                      |          |
| - ولایت نفس بر دو قسم است:                                                                   | ۱۰دقیقه  |
| - ۱- ولايت اجبار ۲- ولايت اختيار                                                             |          |

درس: بیست و هشتم

عنوان: كفائت

صفحه: ۱۰۱

وقت: دو ساعت درسي

#### اهداف

شاگردان باید:

۱- معنای لغوی و اصطلاحی کفائت را بدانند.

۲- در باره كفائت نظريات خويش را بنويسيند.

۳- به فواید درس آگاهی حاصل نمایند.

#### دانش لازمي

تعریف کفائت: کفائت به فتح کاف درلغت به معنای مساوات و برابری بوده و مقصد از آن اینست که شوهر در سطح اجتماعی، علمی، اخلاقی، مالی بازن خود برابر باشد. و در اصطلاح فقها عبارت از مساوات مرد بازن در اموری که بر نکاح اعتبار دارد میباشد.

اصولاً معیار و مقیاس شرافت، دیانت و تقوا است، خداوند متعال الله در قرآن مجید می فرماید: «إنَّ أکر مَکُم عِندَاللهِ أَتقَکُم» یعنی همانا گرامی ترین شما در نزد خداوند متعال الله پرهیزگار ترین شما است؛ ولی چون شریعت مقدس اسلام و مجتهدین کرام رحمه الله علیهم دور اندیشی نموده و برای استحکام هر چه بیشتر در امر زناشویی اهتمام ورزیده اند، کفائت را در امر ازداوج معتبر شمرده تا در آینده هم از مخاطرات و قطع روابط بین مسلمین بر اثر وصلتهائی که ممکن است اختلال در زنده گانی اجتماعی به وجود آورد جلوگیری به عمل آید.

و پيامبر اكرمﷺ مىفرمايد: (الا لا يزوج النساء الا الاولياء ولايزوجن إلا من الاكفاء ولاانتظام المصالح بين المتكافين...)

ترجمه: پیامبر میفرماید: «آگاه باشید باید به ازدواج ندهند زنان را مگر اولیای آنها و به ازدواج داده نمیشوند آنها؟ مگر از کفو آنها» به جهت آنکه انتظام و مصالح نکاح چون الفت و محبت کامل نمی شود میان دو شخص تا اینکه کفو یکدیگر نباشند؛ زیرا زن شریفه اِبا کنید از اینکه شوهرش مرد خسیس باشد.

مالکیه می گویند در «دیانت و سلامت» باید با هم متناسب باشند؛ اما اکثریت علما بر این باورند که دختر و پسر یا زن و مردی که قرار است با هم ازدواج نمایند باید در موارد زیر با هم کفائت و تناسب داشته باشند. در دین و اخلاق و پاکی و پرهیز گاری، نسب و خانواده، حرفه، شغل، تحصیل، ثروت و مقام.

از نظر مذاهب چهارگانه وجود کفائت و تناسب جزئی ملزومات ازدواج هستند؛ اما عدم کفائت مانع صحت ازدواج به شمار نمیروند و دلیل ضرورت وجود کفائت احادیث ضعیفی هستند؛ از جمله این حدیث ابن عم، که: «برخی از



مردم عرب با برخی دیگر و قبیله یی با قبیله یی دیگر و مردی با مرد دیگر و برده گان هم به همین صورت با هم همشأن هستند».(')

واقعیت این است که دلیل مراعات شایسته گی (هم شأن بودن) و تناسب به عرف رایج و هماهنگی میان مصالح مرد و زن برمیگردد؛ زیرا آدم با شرافت و با کرامت حاضر به زنده گی با آدم پست و بی شخصیت نیست. لازم به یادآوری است که موضوع کفائت و تناسب باید در ارتباط با مرد مورد ملاحظه قرار گیرد، نه در ارتباط با زن. زیرا زن شریفه ابا می ورزد از اینکه همسرش مرد خسیس باشد، اما از جانب شوهر باکی ندارد که خانمش زن خسیس باشد؛

در صورتیکه زن شریفه با مرد خسیس ازدواج نماید عقد نکاح به خاطر در خواست اولیا و پیشگیری از عیب و عار دچار فسخ میگردد. هرگاه زنی با کسی که در شأن او نیست، ازدواج نماید عقد او صحیح است و اولیای او حق دارند به او اعتراض کنند و تقاضای فسخ عقد را بنمایند، مگر آن که به اختیار خود از این حق شان صرف نظر نمایند.

رأی برتر از نظر امام ابو حنفیه این است که نکاح انسان طبیعی و سالم با کسی که در شأن او نیست، به خاطر امکان بروز ناهنجاریهای مختلف فردی و اجتماعی جایز نیست.

### اوصاف كفائت و شرح آنها:

۱- در نسب معتبر پدر است، اگر پدر از نسب خوب باشد فرزندان وی نیز از همان نسب به شمار میروند. و اگر پدر دارای نسب خوب نباشد اولاد وی نیز نسب خوب ندارند؛ اگر چه مادر شان از نسب خوب باشد.

۲- برابری در اسلام بین اقوام معتبر است، لذا مردی که خودش و پدرش مسلمان است کفو زنی که پدر و پدر کلانش
 مسلمان گذشته باشد نیست و کسیکه خودش مسلمان باشد کفوی زنی نیست که خودش و پدرش مسلمان باشد.

۳- مردی که پدر و پدر کلانش مسلمان است کفو زنی است که چند پشت آن مسلمان است.

۴- مرد شرابخوار و بی بندوبار کفو زن دیندار و پارسانیست؛ اما با تأسف در عصر ما تعداد زیادی از مردم این موضوع را سطحی شمرده توانایی مال را بر منزلت تقوا و علم ترجیح داده و آنرا مقام اجتماعی میدانند حال آنکه آینده دختران شان در معرض خطر قرار گرفته و بالآخره سبب طلاق و جدایی در آیند میگردد.

۵- کفائت از لحاظ ثروت: اینست که مرد قدرت پرداخت مهریه زن را داشته باشد، لذا اگر مردی قدرت نفقه و مهریه (معجل) زن را نداشته باشد کفو یک دختر ثروتمند نیست؛ ولی اگر قدرت پرداخت نفقه و مهریه را داشت و از لحاظ ثروت از زن کمتر بود کفوش می باشد.

۶- برابری در کسب و پیشه این است که هم کسب باشند و یا دو کسب نزدیک باهم داشته باشند.

٧- مرد ديوانه كفو زن هوشيار نيست.

هم کفونبودن زن و مردی که در آینده میخواهند ازدواج نمایند مانع ازدواج نیست، ولی اگر یک زن بدون اجازه ولی خود به ازدواج غیر کفو در آمد ولی میتواند ازدواج را فسخ نماید. (۲)

<sup>-</sup> هدايه نكاح . الفقه الحنفي في ثوبه الجديدجلد دوم . خلاصه المسائل.



<sup>-.</sup> اخرجه الحاكم.

# روش تدریس: سؤال و جواب، تشریحی، مباحثه، کار گروهی. مواد ممد درسی: کتاب، تخته و تباشیر.

| فعالیتها                                                                                   | وقت     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| و از بر خواد برای از این از                            | •       |
| بعد از موضوعات مقدماتی باطرح چند سؤال از شاگردان درس گذشته را چنین ارزیابی کنید:           | ۵ دقیقه |
| - كى مى تواند ولايت را تعريف كند؟                                                          |         |
| - ولی چه کسی است؟                                                                          |         |
| - ولايت چند نوع است؟                                                                       |         |
| <i>– ولی چه شرایطی دارد</i> ؟                                                              |         |
| بعد از در یافت جواب ها، عنوان درس جدید را بر تخته مینویسد.                                 | ۳۰دقیقه |
| برای شاگردان هدایت میدهد تا درس را خاموشانه مطالعه نموده و هر گاه به کدام مشکلی مواجه شدند |         |
| آنرا جهت پرسش یاد داشت نمایند.                                                             |         |
| از یک شاگرد میخواهد تا عناوین جانبی ذیل را به خط خوانا روی تخته بنویسد.                    |         |
| - تعریف کفائت.                                                                             |         |
| - حق خواستن كفائت.                                                                         |         |
| - اوصاف كفائت.                                                                             |         |
| درس را برای شاگردان شرح کنید.                                                              |         |
| از چند شاگرد مورد نظر میخواهد تا هرکدام به نوبهٔ خود یک عنوان جانبی را برای دیگران توضیح   |         |
| نماید.                                                                                     |         |
| برای شاگردان چند دقیقه وقت دهید تا در مورد مفاهیم درس از یک دیگر سؤال نمایند و خود در      |         |
| جریان این فعالیت جوابها اشتباه را جهت اصلاح نزد خود یاد داشت کنید.                         |         |
| ارزیابی: توسط سؤالات کتاب درسی، شاگردان را ارزیابی کنید.                                   |         |
| خلاصه                                                                                      |         |
| - کفائت در لغت مساوات و برابری را گویند.                                                   |         |
| - در اصطلاح فقها عبارت از برابری مرد و زن درآنچه که در نکاح اعتبار دارد.                   |         |
| - حق خواستن کفائت از زن و اولیای زن میباشد.                                                |         |
| اوصاف كفائت                                                                                |         |
| <ul> <li>۱ - دین ۲ - اسلام ۳ - حریت ۴ - نسب ۵ - مال ۶ - کسب میباشد.</li> </ul>             |         |
| اگر دختر به غیر کفوش ازدواج نمود ولی حق اعتراض را دارد.                                    |         |

درس: بیست و نهم

عنوان: محرمات نكاح

صفحه: ۱۰۶

وقت: دو ساعت درسي

#### اهداف:

شاگردان باید:

1- تعریف محرمات را بدانند.

۲- انواع محرمات را مشخص کرده بتوانند.

۳- در باره حکمت حرمت نکاح با محرمات نسبی نظریات خویش را بگویند.

#### دانش لازمي

خداوند ﷺ در قرآن كريم مى فرمايد: (حُرِّمَتْ عَلَيكُمْ أُمَّهَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَأَخَوَاتُكُمْ وَعَمَّاتُكُمْ وَخَالَاتُكُمْ وَبَنَاتُ الْأَخِ وَبَنَاتُ الْأَخِ وَبَنَاتُ الْأَخْ وَبَنَاتُ الْأَخْتِ) (')

ترجمه: حرام کرده شده برشما مادران تان و دختران تان و خواهران تان و عمههای تان و خالههای تان و دختران برادر و دختران خواهران تان.

زنانیکه ازدواج با ایشان حرام است سه نوع اند؛ حسب ذیل:

۱- محرمات نسبی ۲- محرمات به رضاعی (شیرخواره گی) ۳- محرمات با خویشاوندی.

#### ۱- محرمات نسبي:

آیهٔ کریمه فوق ازنگاه نسب به تحریم (هفت نوع) اشاره کنید و آنان: (مادران، دختران، خواهران، عمه ها، دختران برادر و دختران خواهر)، با اینان ازدواج برای ابدی حرام است، یعنی در هیچ حالی از احوال با آنان ازدواج جایز نیست و در (مادران) مادر کلانها نیز شاملند (هر قدر که بالا برود) همچنان دختران و دختران آنان نیز شامل میشود (هر قدر پایین بیاید) و هم خواهران خواه (اعیانی) یعنی از یک پدر و مادر باشند یا از پدر و یا از مادر دیگر، و عمهها و خالهها هم خواه از طرف پدر باشند و یا از طرف مادر برای همیش حرام هستند.

۲- محرمات به سبب خویشاوندی یا (مصاهرت)

محرمات به سبب خویشاوندی (مصاهرت) را خداوند کا در قرآن کریم حسب ذیل ذکر کرده است:

الف- زوجة پدر(خانم پدر) نظر به آیه کریمه: (وَلا تَنْکِحُوا مَا نَکَحَ آبَاوِکُمْ مِنَ النِّسَاءِ) آیه ۲۲ سوره النساء

ترجمه: و نكاح نكنيد آنرا كه پدران شما نكاح كرده اند از زنان.

<sup>–</sup> سوره النساء آیه ۲۳ –



ب- زن پسر نظر به قول او تعالى (وَحَلَائِلُ أَبْنَائِكُمُ الَّذِينَ مِنْ أَصْلَابِكُمْ) آيه ٢٣ سورة النساء

ترجمه: و حرام است بر شما زنان پسران تان که از پشت شما باشد.

ج - مادر زن نظر به قول او تعالى كه مى فرمايد: (وَأُمَّهَاتُ نِسَائِكُمْ) آيه ٢٣ سورة النساء

ترجمه: و حرام است بر شما مادران زنان شما.

د- دختر زن در صورتیکه با مادرش مجامعت کرده باشد. نظر به قول او تعالی که میفرماید: (وَرَبَائِبُکُمُ اللَّاتِی فِی حُجُورِکُمْ مِنْ نِسَائِکُمُ اللَّاتِی دَخَلْتُمْ کِمِنَّ فَإِنْ لَمْ تَکُونُوا دَخَلْتُمْ کِمِنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَیکُمْ) سورهٔ النساء آیه ۲۳

ترجمه: و حرام کرده شده است بر شما مادران زنان شما و دختر اندران شما که در پرورش شما میباشند از زنان تان که با آنها همبستر شده اید و اگر همبستر نشده اید گناهی نیست در گرفتن دختران آنان بر شما. و اصل در این مورد چنان است که مادر زن به مجرد عقد با دخترش حرام میگردد و اما دخترتا زمانیکه با مادرش مجامعت نکرده باشد حرام نمیشود، نظر به آیه کریمه (اللَّافِق دَحَنْتُمْ هِنَّ) و علماء از آن قاعده، اصولی را استنباط کرده اند و آن اینست که (عقد با دختران و مادران را حرام میسازد و مجامعت با مادران، دختران را حرام میسازد).

مردی می تواند با یک زن و دختر شوهر قبلی او که از زن دیگری داشته ازدواج نماید؛ مثلاً: احمد دو زن دارد یکی بنام سکینه و دیگری به نام زینب و از زینب دختری دارد به نام ستاره. احمد زن خود سکینه را طلاق نموده است، مردی دیگری می تواند سکینه و ستاره را به نکاح خود در آورد.

۱- پسر خوانده گی که امروزه در جامعه ما به کثرت دیده میشود که شخصی اولاد ندارد به خاطر اینکه احساس بی اولادی نکند طفل را از شفاخانه ها و یا از اشخاصیکه توانایی مالی زیاد ندارند از آنها گرفته و یا خریداری میکنند و او را بزرگ مینمایند و یا اکثرا دیده میشود که مادران پسران را پسر خوانده با آنها مانند پسر عینی خود رفتار میکنند که این پسرخوانده گی در شریعت مقدس اسلام هیچ اعتبار نداشته و در قسمت ازدواج خطرات بزرگی را در قبال دارد و خداوند گله در بارهٔ آن چنین میفرماید: (وَمَا جَعَلَ أَزْواجَكُمُ اللَّائِي تُظَاهِرُونَ مِنْهُنَّ أُمَّهَاتِكُمْ وَمَا جَعَلَ أَدْعِیاءَكُمْ أَبْنَاءَكُمْ ذَلِكُمْ قَوْلُكُمْ بِأَفْوَاهِكُمْ وَاللَّهُ یَقُولُ الْحَقَّ وَهُوَ یَهْدِی السَّبیلَ) (۴)

ترجمه: و خداوند آن همسرانتان را که مورد ظهار قرار میدهید مادران شما نگردانیده و پسرخوانده گانتان را پسران واقعی شما قرار نداده است این گفتار شما به زبان شماست ولی خدا حقیقت را میگوید و اوست که به راه راست هدایت کنید.

و همان پسر می تواند با آن زن از دواج نماید و از جمله محرمات نکاح محسوب نمیشود. (۱)



<sup>ٔ –</sup> خلاصهٔ المسائل وزیبایی های بیان درآیات احکام .

# روش تدریس: سؤال و جواب، تشریحی، مباحثه، کار گروهی.

# مواد ممد درسى: كتاب، تخته و تباشير.

| فعاليتها                                                                                        | وقت     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|                                                                                                 | ۵ دقیقه |
| چی کسی حق تقاضای کفائت را دارد؟                                                                 |         |
| اوصاف کفائت را بگویید؟                                                                          |         |
| اگر دختر عاقل بالغ یک شخص غیر کفوش را انتخاب نمود، آیا ولی حق اعتراض را دارد؟                   |         |
| بعد از شنیدن جواب ها، عنوان درس جدید را بر تخته مینویسد.                                        | ٣٠      |
| و برای شاگردان هدایت دهید تا درس را خاموشانه مطالعه کنند و اگر بکدام مشکلی برمیخوردند آنرا نز د | دقيقه   |
| خود یاد داشت نمایند.                                                                            |         |
| در عین حال عناوین جانبی ذیل را روی تخته نوشته و متوجه شاگردان میباشد.                           |         |
| - تعریف محرمات.                                                                                 |         |
| – انواع محرمات.                                                                                 |         |
| - حكمت حرام بودن نكاح با اين زنان.                                                              |         |
| <i>– حر</i> مت مصاهرت.                                                                          |         |
| - حرمت مصاهرت بر اثر زنا.                                                                       |         |
| با استفاده از عناوین جانبی، درس را برای شاگردان شرح کنید.                                       |         |
| از چند شاگرد میخواهد تا هر کدام یک عنوان جانبی را توضیح نمایند.                                 |         |
| برای شاگردان هدایت دهید تا نصوص درس را با ترجمه شان با دقت خوانده و از هم دیگر معنای            |         |
| كلمات نصوص را بپرسند.                                                                           |         |
| ارز یابی                                                                                        |         |
| جهت اطمینان خویش شاگردان را توسط سؤالات کتاب در سی ارزیابی کنید.                                |         |
| خلاصه                                                                                           | ۱۰دقیقه |
| - محرمات در لغت جمع مُحرَم ومُحرَم به چیزی حرام (منع) ساخته شده گفته میشود.                     |         |
| - در اصطلاح به مرد و زنی گفته میشود که به دلیل قرابت و خویشاوندی نکاح با او حرام است.           |         |
| - محرمات به دو نوع است:                                                                         |         |
| - ۱- محرمات ابدی ۲- محرمات موقتی.                                                               |         |
| و محرمات ابدی به سه قسم است ۱- محرمات نسبی ۲- مصاهرت ۳- رضاع                                    |         |

درس: سي ام

عنوان: محرمات رضاعي

صفحه: ۱۰۷

وقت: دو ساعت درسي

#### اهداف

شاگردان باید:

1- محرمات رضاعی را بشناسند.

۲- مدت شیر خواره گی را بدانند.

۳- تفاوت حکم حرمت میان شیردهنده و شیرخورنده را بیان کرده بتوانند.

#### دانش لازمي

وقتی نوزادی متولد شود بر مادر شیردادن او واجب است؛ ولی اگر پدر ثروتمند باشد و زنی شیردهنده که شیرش با نوزاد سازگاری داشته باشد پیدامیشد طفلش را توسط او شیر داد باکی ندارد.

زن نمی تواند بدون اجازهٔ شوهر فرزند بیگانه را شیردهد، اگر چه آن کودک از خواهرش باشد ولی اگر طفل از گرسنه گی در معرض هلاکت باشد؛ بدون اجازه شوهر می تواند شیر دهد.

حدا کثر مدت شیرخواره گی برای طفل بنا بر مقرارت مذهب حنفی دونیم سال است عده یی از فقهای اسلامی مدت شیرخواره گی را دو سال بیان فرموده اند. و اگر طفلی را بعد از دو سال شیر نوشیدن از شیر باز گرفتند و کودک عادت به خوردن طعام نمود بعد از این اگر از پستان زنی شیر نوشید احکام شیرخواره گی و حرمت در بارهٔ وی ثابت نمی شود.

# مقدار شیری که شیرخواره گی را ثابت میسازد:

مقدار شیری که شیرخواره گی را ثابت کنید و موجب حرمت می شود نوشیدن یک قطره شیر یا یک بار مکیدن است. اگر پیر زنی نواسه خود را به پستان خود مشغول نمود و پستان او دارای شیر گردید آن نواسه اگر پسر باشد پسر رضاعی جده (بی بی) خود میشود و اگر دختر باشد دختر رضاعی جده میشود و اگر همه نواسه های پسری و دختری خود را به پستان خشک خود مشغول می داشته که بعداً پستانش دارای شیر شده بین همه آنها از دواج حرام است.

آنچه از نسب بر شخصی حرام است از رضاعت یعنی شیرخواره گی بر شخص حرام میشود.

اگر شخصی دو زن داشت که یکی از آنها دختر عبدالقیوم را شیر داد و زن دیگر پسر عبدالمجید را این دختر و پسر نمی توانند با یکدیگر ازدواج نمایند اگر چه از دو زن شیر نوشیده اند؛ زیرا شیر این دو زن از مجامعت یک مرد است خواهر و برادر علاتی نسبی جایز نیست؛ همانگونه بین خواهر و برادر علاتی نسبی جایز نیست؛ همانگونه بین خواهر و برادر علاتی رضاعی جایز نمیباشد. برای ثبوت رضاعت اتحاد شیر دادن در یک زمان شرط نیست؛ بلکه شیر از یک پستان اگر چه در زمانهای متفرق مکیده شده باشد اعتبار دارد. مثلا یک زن طفلی را در سن بیست ساله گی خود شیر میدهد، حرمت رضاعت (شیرخواره گی) بین این زن و اطفالی که در زمانهای مختلف از او اطفالی که در زمانهای مختلف شیر نوشیده اند ثابت میشود و آن زن برای تمام این اطفال که در زمانهای مختلف از او شیر نوشیده اند مادر می شود.

اگر مردی از پستان زن خود شیر نوشید، زن بر او حرام نمی شود.



## مسایل متفرقه رضاعت (شیرخواره گی):

۱- اگر زنی در بینی کودکی شیر دو شید شیرخواره گی ثابت می شود و اگر در گوش او دوشید شیرخواره گی ثابت نمی شود.

۲- اگر شیر زن مخلوط با آب یا دوا گردید و به کودکی نوشانیده شد در صورتی که شیر بیشتر و آب و دوا کمتر یا هر دو برابر باشند احکام شیرخواره گی ثابت می شود؛ اما اگر آب و دوا بیشتر و شیر کمتر بود رضاعت ثابت نمی شود و همچنین اگر شیر زنی را با شیر حیوانی مخلوط نمودند اکثریت اعتبار دارد.

 $^{(1)}$  در مان کردن با شیر زن جایز نیست.  $^{(1)}$ 

روش تدریس: تشریحی و سؤال و جواب.

مواد ممد درسى: كتاب، تخته و تباشير.

| فعالیتها                                                                                       | وقت     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| بعد از موضوعات مقدماتی باطرح چند سؤال درس گذشته را چنین ارزیابی کنید:                          | ۵ دقیقه |
| حکمت حرمت نکاح با محرمات نسبی چیست؟                                                            |         |
| مقصد از حرمت مصاهرت چیست؟ و به چند قسم است؟                                                    |         |
| آیا با زنا حرمت مصاهرت ثابت می شود؟                                                            |         |
| بعد از شنیدن جوابها عنوان درس را بر تخته مینویسد.                                              | ۳۰دقیقه |
| و برای یک شاگرد هدایت میدهد تا با استفاده از کتاب درسی عناوین جانبی ذیل را روی تخته بنویسد.    |         |
| - محرمات رضاعي                                                                                 |         |
| <ul> <li>چه کسانی بر شیر دهنده و شیرخورنده حرام اند شیری که حرمت با آن ثابت می شود.</li> </ul> |         |
| - شیرکم یا زیاد                                                                                |         |
| با استفاده از عناوین جانبی درس را برای شاگردان تشریح می کند.                                   |         |
| از چند شاگرد میخواهد تا هر کدام یک عنوان جانبی را توضیح نماید.                                 |         |
| شاگردان را به گروپهای ۶ نفری تقسیم نموده برای شان هدایت دهید تا در مورد مفاهیم درس بین هم      |         |
| بحث نمایند و خود متوجه نظریات ایشان میباشد.                                                    |         |
| <b>ارزیابی</b> جهت اطمینان خویش شاگردان را توسط سؤالات کتاب درسی ارزیابی می کند.               |         |
| خلاصه                                                                                          | ۱۰دقیقه |
| - محرمات رضاعی آنست که به سبب خوردن شیر به شیرده حرام میشود.                                   |         |
| - از جانب شیرده همه خویش شوند و از جانب شیرخواره زوجان و فروع                                  |         |
| - شیری که شیرخواره گی را ثابت کند و موجب حرمت می شود نوشیدن یک قطره شیر یا یک بار مکیدن        |         |
| است.                                                                                           |         |

<sup>&#</sup>x27;- الفقه الحنفي في ثوبه الجديد صفحه ١٥۴ - خلاصة المسايل صفحه ٢٥



درس: سي و يكم

عنوان: محرمات موقت

صفحه: ۱۰۹

وقت: دو ساعت درسی

#### اهداف

شاگردان باید:

۱- محرمات موقت را بشناسند.

۲- بدانند که حکم نکاح با زنان اهل کتاب چیست؟

۳- فواید درس را بالای مردم تطبیق کرده بتوانند.

#### دانش لازمي

۱- خداوند ﷺ در سوره النساء آیه ۲۳ به کسانی اشاره کنید که ازدواج با آنان موقتاً حرام میباشد و به دو نوع ذکر شده اند.

## الف - جمع بين الاختين (دو خواهر):

جمع بين الاختين (دو خواهر) نظر به قول او تعالى كه چنين مىفرمايد: «وَأَنْ تَجْمَعُوا بَينَ الْأُخْتَينِ»

یعنی و حرام است اینکه: جمع کنید بین دو خواهر. سنت مطهره (جمع بین زن و عمه او) و (جمع بین زن و خاله او) را نیز بران افزوده است. «بخاری» و «مسلم» از ابی هریره روایت کرده اند که پیامبر بزرگ اسلام از جمع بین دو خواهر و بین زن و خاله اش نهی کرده است.

ترجمه: رسول اکرمﷺ نهی کرده ازینکه مرد زنی را بالای عمه اش(عمه همان زن) یا بالای خاله اش بگیرد. و فرموده است که اگر چنین کنید ارحام خود را قطع کرده اید.

## ب- خواستگاری از زنی که در حالت عدّه است

برای شخص مسلمان، حلال نیست که زن مطلّقه و یا زنی که شوهرش فوت نموده است را تا وقت سپری شدن مدت عدّه این عدّه اش به تصریح (۱) خواستگاری نماید [چون مدت عدّه حریم و جزو متعلقات ازدواج قبلی است و جایز نیست به این حریم تجاوز شود] ولی خواستگار می تواند از طریق کنایه و اشاره (نه به صراحت) به زنی که شوهرش فوت نموده و هنوز در عدّه می باشد، بفهماند که مایل است بعد از انقضای عدّه با او ازدواج کند.

دلیل ما در این باره، آیه قرآنی است که خداوند ﷺ میفرماید: «و بر شما گناهی نیست که از زنانی (که شوهر انشان فوت کرده اند و در عدّه به سر میبرند) به طور کنایه خواستگاری کنید، و یا در دل خود تصمیم بر این کار بگیرید

ا منظور از خواستگاری به تصریح اینست که مرد از زن به صراحت درخواست ازدواج کند، این درخواست از زنی که در حال عده بسر میبرد، جایز نیست. مقابل این خواستگاری به تعریض است و آن به این معنی است که مرد به کنایه از زن در حال عدّه خواستگاری می کند، مثلاً بگوید چه بسیار افرادی که تمایل ازدواج با تو را دارند، یا تو زن زیبایی هستی، اینگونه خواستگاری اشکالی ندارد.



\_

(بدون آنکه اظهار نمایید) خداوند می دانست شما آنان را یاد خواهید کرد؛ ولی به آنان پنهانی و عده از دواج ندهید.» [بقره: ۲۳۵].

## ج- مردی که چهار زن در خانه دارد نمی تواند زن پنجم را نکاح کند

البته اگر یکی از چهار زن راطلاق داد و عدتش گذشت می تواند زن دیگری را نکاح کند. (۱)

#### ۲- ازدواج مرد غیر مسلمان با زن مسلمان

ازدواج زن مسلمان با مرد غیرمسلمان، چه کتابی و چه غیرکتابی یا مشرک جایز نیست؛ زیرا:

الف ـ از نظر شریعت اسلام، ولایت و سرپرستی کافر بر مسلمان حرام است. خداوند متعال می فرماید:

# (وَلاَ تُنكِحُواْ الْمُشِرِكِينَ حَتَّى يومِنُواْ وَلَعَبْدٌ مؤمن خَيرٌ مِّن مُّشْرِكٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ)

ترجمه: «زنان مسلمان را به عقد مشركين در نياوريد تا اينكه مسلمان شوند. (اگر چه ناچار شويد آنها را به همسرى، غلامان با ايمان در آوريد زيرا: يك غلام با ايمان، از يك مرد آزاد بت پرست، بهتر است، هر چند (مال و موقعيت و زيبايي او) شما را به شگفتي آورد» [بقره: ۲۲۱] و در جاي ديگر مي فرمايد: (يا أَيهَا الَّذِينَ آمَنُواْ لاَ تَتَّخِذُواْ الْيهُودَ وَالنَّصَارَى أَوْلِياء بَعْضُهُمْ أَوْلِياء بَعْضِ وَمَن يتَوَلَّمُ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ اللهَ لاَ يهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ)

ترجمه: «ای کسانی که ایمان آورده اید! یهود و نصاری را ولی (دوست و تکیه گاه انتخاب نکنید، آنها اولیای یکدیگرند! و کسانی از شما که با آنان دوستی کنند؛ از آنها هستند خداوند گروه ستمکار را هدایت نمی کند.» [مائده: ۵۱]

بدون شک ولایت و سرپرستی شوهر بر زن امری مسلم است؛ چرا که زن باید از شوهر اطاعت کند مرد است که رئیس خانواده و مسلّط بر زن و مسؤول زنده گی اوست.

ب ـ دومین علت تحریم این است که مردان غیر مسلمان قرآن را قبول ندارند و حضرت محمد را به عنوان پیامبر نمی شناسند. اسلام را انکار می کنند، پس زن مسلمان توان این را ندارد که تحت سلطه چنین شوهری آزادی دینی داشته باشد و عبادات و شعایر دینی خود را انجام دهد، چون چنین شوهر کافری هیچ احترامی برای دین و عقیده او قایل نیست و بر او فشار می آورد که دین خود را رها کند و به دین او بگراید.

ب ـ فرزندان معمولاً پیرو پدران خود هستند و دین او را برای خود برمی گزینند، در چنین موقعیتی زن مسلمان هیچگونه تسلّط و سیطرهٔ یی ندارد که عقیده صحیح اسلامی را بیاموزد و بچهها را با مسأله تربیت دینی بار آورد و این او را آزار دهید.

ج ـ زن بر اثر طبیعت عاطفی، فطرت و احساسات زنانه مخصوص به خود، احتمالاً سعی خواهد کرد خود را هماهنگ و هم جهت شوهرش کند، بدین منظور دین و اعتقادات همسرش را بپذیرد. خصوصاً اگر شوهر اصرار کند یا با تهدید و ترغیب او را در جهت تغییر دینش اغواء نماید.

## ٣- ازدواج مرد مسلمان با زن اهل كتاب

اما ازدواج با زنان اهل کتاب (مسیحی و یهودی) یعنی زنانی که به یکی از ادیان آسمانی باور دارند، به دلیل این آیه جایز است:

١- خلاصة المسائل جلد دوم .

(الْيوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيبَاتُ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلِّ لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلٌّ فَكُمْ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ الْمؤمناتِ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ اللَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ) (المائده / ۵)

«امروزه (با نزول این آیه) همه چیزهای پاکیزه (و طبع سالم پسند) بر ایتان حلال گردید، و (ذبائح و) خوراک اهل کتاب (به جز آن چه با آیات دیگر تحریم شده) برای (شما حلال گردیده) و خوراک شما نیز برای آنها حلال است.

و (ازدواج با) زنان پاکدامن و مؤمن و زنان پاکدامن اهل کتاب پیش از شما، حلال است».

اما ازدواج با زنان اهل کتاب کراهت دارد و به خاطر محافظت از مصالح مسلمانان از ازدواج با نظامیان و سیاستمداران نظام اسلامی با زنان (یهودی و مسیحی) باید جلوگیری شود تا زمینه برای نفوذ و کسب اطلاعات از طرف دشمنان فراهم نشود.

برخی از جوانان به خاطر گران بودن هزینهٔ ازدواج در ممالک اسلامی یا شرایط تحصیل و زنده گی در ممالک بیگانه، یا دستیابی به اقامت، یا زیبایی یا طمع در مال و ثروت و گاهی به خاطر مسلمان نمودن و هدایت آنها و یا فرهنگ و دانش برخی از زنان غربی، با آنها ازدواج مینمایند که گاهی متأسفانه عواقب بسیار زیان باری را برای آنها در پی دارد. هرگاه خانمی از اهل کتاب یا... مسلمان شود و شوهرش حاضر به ترک دین خود نشود، نکاح آنها به اتفاق علما باطل می گردد.

روش تدریس: سؤال و جواب، تشریحی، مباحثه، کار گروهی. مواد ممد درسی: کتاب، تخته و تباشیر.

| فعاليتها                                                                        | وقت     |
|---------------------------------------------------------------------------------|---------|
| بعد از موضوعات مقدماتی باطرح چند سؤال از شاگردان درس گذشته را چنین ارزیابی کنید | ۵ دقیقه |
| محرمات رضاعي كدام است؟                                                          |         |
| تفاوت حکم حرمت میان شیردهنده و شیرخورنده را بگویید.                             |         |
| با كدام شير حرمت ثابت مي شود؟                                                   |         |
| بعد از شنیدن جواب ها، عنوان درس جدید را بر تخته مینویسد.                        | ۳۰دقیقه |
| و برای شاگردان هدایت میدهد تا درس را خاموشانه مطالعه کنند.                      |         |
| در عین حال عناوین جانبی ذیل را روی تخته مینویسد:                                |         |
| - محرمات موقت                                                                   |         |
| - ازدواج بیش از یک زن                                                           |         |
| - ازدواج بازن کسی دیگر و یا زنی که بعد از طلاق یا مرگ شوهر در عدت نشسته باشد    |         |
| - نکاح با زنی که به هیچ دین آسمانی ایمان ندارد                                  |         |
| - نکاح با زنان اهل کتاب                                                         |         |
| - نكاح زن مسلمان با كافر                                                        |         |
| با استفاده از عناوین جانبی درس را برای شاگردان توضیح و تشریح کنید.              |         |

از چند شاگرد میخواهد تا هر کدام به نوبهٔ خود یک عنوان را شرح کند.

شاگردان را به گروپهای مناسب تقسیم کرده و از آنها بخواهید تا در بارهٔ (ازدواج با بیش از یک زن و ازدواج با زنان اهل کتاب و کافر) بحث نمایند و خود متوجه نظریات شان بوده بعضی از نظرها را نزد خود یاد داشت میکند

#### ارزيابي

جهت اطمینان خویش شاگردان را توسط سؤالات کتاب درسی ارزیابی می کند.

#### خلاصه

- محرمات موقت به کسانی گفته میشود که بنا بر اسباب خاصی نکاح با آنها حرام است و با از بین رفتن سبب، ازدواج با آنها جایز می شود.

- شخصی که توانایی عدالت میان همسران خود را داشته باشد می تواند با بیشتر از یک زن تا چهار زن ازدواج نماید.

درس: سي و دوم

عنوان درس: متعه

صفحه: ۱۱۳

وقت: دو ساعت درسي

**اهداف:** شاگر دان باید:

۱- تعریف لغوی و شرعی متعه را بدانند.

۲- فرق میان نکاح موقت متعه را کرده بتوانند.

۳- حکم نکاح متعه را بیان نمایند.

۴- نکاح شغار را تعریف و حکمش را برای مردم رسانده بتوانند.

#### دانش لازمي

## ۱- نکاح متعه و ازدواج موقت

ازدواج در اسلام، عبارت از عقدی محکم و پیمان ناگسستنی است، که بر پایه نیت زنده گی مشترک و دایمی، توالد و فرزند آوری استوار میباشد، لذا ازدواج موقت جایز نیست.

نکاح متعه یا نکاح موقت این است که زن و مردی تنها به خاطر بهره برداری جنسی از یکدیگر برای مدت زمان مشخصی با هم اتفاق کنند و پس از پایان آن مدت بدون طلاق از یکدیگر جدا شوند.

قبل از اینکه شریعت اسلام استقرار یابد و در دلها رسوخ نماید، پیامبرﷺ اجازه نکاح موقت را در سفر و غزوات به اصحاب داد؛ اما بعد برای همیشه آنرا حرام نمود.

فلسفهٔ اجازهٔ پیامبر و مباح نمودن متعه در اوایل اسلام این بود که مسلمانان در مرحله یی قرار داشتند که میتوان آن را به دوره انتقال از جاهلیت به اسلام نام نهاد و زنا در زمان جاهلیت زیاد و شایع بود ؛ زمانی که اسلام آمد و از مردم خواست به منظور غزا و جهاد به ترک خانه هایشان اقدام نمایند، دوری از زنان شان برای آنها سنگین و مشکل بود و بیم آن می رفت که برخی اصحاب دچار زنا که بد ترین گناه و شنیع ترین انحراف است شوند؛ اما تعدادی از اصحاب تصمیم گرفتند که خود را خصی کنند و یا آلت تناسلی خود را قطع نمایند همانطوری که ابن مسعود می گوید: «ما با پیامبر نفزا می کردیم و همسرانمان با ما نبودند گفتیم: آیا خود را خصی نکنیم؟

پیامبرﷺ ما را از این کار منع کرد و اجازه داد که زنانی را به طور موقت در مقابل خریدن لباس نکاح نماییم »(').

پس اباحه متعه در اوایل اسلام رخصتی به منظور حل مشکلات و قدمی بود در مسیر تکاملی زنده گی مشتر ک زناشویی حقیقی، که تمام اهداف عالیه را تضمین نموده و عفت، آرامش، دوام نسل، مهر و محبت و گسترش دایره خویشاوندی را به ارمغان می آورد.

همان گونه که قرآنکریم در مورد تحریم شراب و ربا که در زمان جاهلیت رواج و تسلط زیادی در جامعه داشتند به صورت تدریجی اقدام کرد، در این مورد هم ابتدا در مواقع اضطراری و ناچاری و ضرورت اجازه داد که از نکاح



<sup>&#</sup>x27;- مت*فق ع*ليه .

موقت استفاده شود؛ ولی بعد این نکاح را حرام نمود. ناگفته نباید گذاشت که: این نکاح در اوایل اسلام جواز داشت و روز خیبر به روایت حضرت علی (کرم الله وجهه) پیغمبرﷺ آنرا حرام قرار داده و حرام بودن آنرا اعلان نمود.

#### ۲- نکاح شغار

تعریف شغار: شغار در لغت به کسر شین معجمه به معنی بلند کردن است؛ چنانچه گفته میشود: الکلب اذا رفع رجله لیبول: (سگ بلند کرد پای خود را تا بول نماید)(۱)

و همچنین شغار مشغاره و شغاراً: که یکی از نکاحهای زمان جاهلیت است که در اسلام منع شده و به معنای بدون مهر ازدواج کردن است و در اصطلاح امروزی افغانستان مشهور به (سربدل و یا بدل) میباشد.

نكاح شغار يكى از نكاحهاى زمان جاهليت بوده كه آن را دين مقدس اسلام حرام نموده است. و در اين مورد حديث شريفى از ابن عمر شهروايت است كه رسول الله رسول الله معلى الله عن الله عن

ترجمه: (رسول الله ﷺ منع كرده است از نكاح شغار).

نکاح شغار آن است که ولّی، دختری را به شرطی به نکاح دیگری در آورد که او هم خواهر و یا دختر خود را راضی به ازدواج با او بنماید و این مبادله یا معامله به صورتی باشد که برای هر یک از آنها مهر جداگانه یی معین نشود، این نوع نکاح به اتفاق علما باطل است؛ زیرا رسول خدای از نکاح شغار نهی فرموده است. و امام ابوحینفه (رح) این نهی را بر کراهت تحریمی حمل نموده و نکاح به مهر مثل صحیح میگردد و اگر پس از عقد و قبل از زفاف برای هر یک از آنها مهر جداگانه یی معین شود نکاح شان صحیح است. (۲)

روش تدریس: سؤال و جواب، تشریحی، مباحثه، کار گروهی.

مواد ممد درسی: کتاب، تخته و تباشیر.

| فعالیتها                                                                                | وقت      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| بعد از موضوعات مقدماتی با طرح چند سؤال از شاگردان درس گذشته را چنین ارزیابی می کند.     | ۵ دقیقه  |
| نکاح با زنی که در حال سپری کردن عده است چه حکم دارد؟                                    |          |
| در وقت ازدواج با بیش از یک زن، رعایت چه نکاتی لازم است؟                                 |          |
| حکم نکاح با زنان اهل کتاب چیست؟                                                         |          |
| بعد از در یافت جواب ها، عنوان درس را بر تخته مینویسد.                                   | ۳۰ دقیقه |
| با استفاده از دانش لازمی در بارهٔ نکاح متعه معلومات مختصری ارایه میکند.                 |          |
| برای دو شاگرد وظیفه میدهدتا یکی عناوین جانبی ذیل را خوانده و دیگرش آنها را در کنار تخته |          |
| بنو يسد.                                                                                |          |
| – نکاح موقت یا متعه                                                                     |          |
| – تعریف لغوی متعه                                                                       |          |

<sup>&#</sup>x27;- فتح الملهم ج ۶ ص ۵۶۵ ·

<sup>&#</sup>x27;-الفقه الحنفي في ثوبه الجديد وفقه خانواده درجهان معاصر.



- حكم متعه

- نكاح شغار

- حكم نكاح شغار

با استفاده از عناوین درس را برای شاگردان تشریح میکند.

از چند شاگرد بخواهید تا هر کدام یک عنوان جانبی را توضیح نماید.

شاگردان را به دو دسته تقسیم نموده از ایشان بخواهید تا در مورد درس از هم دیگر سؤال نمایند.

#### ارزيابي

جهت اطمینان خویش شاگردان را ضمن چند سوال ارزیابی می کند.

متعه چیست؟

حكم نكاح متعه چيست؟

حكم نكاح شغار را بيان كنيد.

#### خلاصه

- متعه در لغت اسم مصدر بوده و از تمتع گرفته شده است، و متاع به چیزی گفته می شود که از آن فایده گرفته می شود و شرعا عبارت است از ازدواج کردن بازنی برای یک وقت معین بدون در نظرداشت مقاصد نکاح از قبیل داشتن او لاد و تربیت سالم آنها و تشکیل یک خانواده سالم.

۱۰ دقیقه

- آزروی حکم نکاح متعه باطل و حرام است.

- شغار مصدر شَاغَرَ و به معنای خالی بودن است، و نکاح شغار هم از عوض که مهر است خالی میباشد.

- در مذهب امام ابوحنیفه (رح) همراه با کراهیت درست بوده و قبل از زفاف مهر مثل بالای شوهر لازم

میگردد.

درس: سي و سوم

عنوان: مهر

صفحه: 110

وقت: دو ساعت درسی

#### اهداف

شاگردان باید:

۱- تعریف مهر را بدانند.

۲- به دلیل مشروعیت مهر معلومات حاصل نمایند.

۳- میزان مهر را دانسته ودر جامعه تطبیق کرده بتوانند.

۴- راجع به حكمت مهر نظريات خويش را بگويند.

#### دانش لازمي

#### æ

مَهر درلغت: به فتح میم ـ کلمهٔ عربی است که آنرا، مهریه و قباله نیز گویند. در قرآن الفاظ دیگری در معنای مَهر استعمال شده است؛ مانند: صَدُقُه، نحلَه، فریضَه، أجرْ

مهر عبارت از مالی است که به محض عقد و معاشرت بر عهدهٔ مرد قرار گرفته و زن مستحق آن میشود. خداوند متعال الله در قرآنکریم چنین میفرماید: ﴿ وَآتُواْ النَّسَاء صَدُقَاتِهِنَّ نِخْلَةً ﴾ (النساء /۴)

ترجمه: «با طیب خاطر مهریه هایشان را به آنان بدهید».

هم چنين فرموده است: ﴿ فَمَا اسْتَمْتَعْتُم بِهِ مِنْهُنَّ فَآتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ فَرِيضَةً ﴾ (النساء / ٢٢)

ترجمه: «اگر با زنی ازدواج کردید و با او همبستر شدید مهر اش را (به طور کامل) بپردازید و این فریضه یی (خدایی) است».

بنابراین چون مهر رکنی از ارکان عقد ازدواج است، نادیده گرفتنش به هیچوجه جایز نیست. ا

#### هدف مهر

هدف از مهر اظهار اهمیت عقد، ازدواج، اکرام و احترام به شخصیت زن و اظهار حُسن نیت و صداقت مرد برای ازدواج با او و زمینه یی برای دوام معاشرت و زنده گی زناشویی است و علت اینکه مرد باید متعهد پرداخت مهر شود این است که معمولاً مردها با توجه به کار و تجارت و در آمد حاصل از آن توانایی مالی شان بیشتر از زنان است و معمولاً زنان در صورت جدایی یا فوت همسر بیشتر به توشه و سرمایهٔ مادی احتیاج پیدا می کنند؛ زیرا خداوند متعال فرموده است: (الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَی النِّسَاء بِمَا فَضَّلَ اللهُ بَعْضَهُمْ عَلَی بَعْضٍ وَبِمَا أَنفَقُواْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ) (النساء / ۳۴)

ا- زيبايي هاي بيان درآيات احكام جلداول .

ترجمه: «مردان (مسؤولیت) سرپرستی و خدمت زنان را بر عهده دارند؛ زیرا خداوند برخی را (به خاطر تواناییهای جسمی و ارادی) بر برخی دیگر برتری بخشیده و نیز به این دلیل که (معمولاً مردان) از اموال خود (برای خانواده) هزینه مینمایند».

اینک در غرب تأدیهٔ مهر به ذمهٔ زن است و آنها باید مهر را پرداخت کنند درست عکس فطرت بشری و توهین به شخصیت و کرامت زن و بهره کشی از اوست؛ زیرا زن مجبور است که مدتهای زیادی را برای جمع آوری مهر به کار و تلاش بپردازد و چنانچه موفق به این کار نشود ممکن است دچار انحراف و برده گی جنسی شود.(۱)

#### مقدار مهر

عده یی زیادی از اهل حدیث و شافعی و احمد بدین قایل اند که مهر چه کم باشد و چه زیاد، جایز است؛ ولی فقهای حنفی اندازه اقل مهر را«ده درهم شرعی» که معادل آن مساوی است با ۷۵،۲۹ گرام نقره که قیمت فی گرام آن بتاریخ ۱۳۹۰/۰۷/۰۶ هـش (۱۰۰ افغانی) میباشد که مجموعاً به پول رایج امروز مبلغ (۲۹۷۵ افغانی) میشود؛ تعین کرده اند زیرا در حدیثی از رسول اکرم و روایت شده که «مهر از ده درهم کمتر، مهر نیست».

با همه این موارد، شریعت اسلام مقدار و میزان مشخصی برای مهر تعیین نکرده است؛ اما تشویق و تأکید کرده که مهرها سبک و کم باشد تا زمینه برای ازدواج فراهم شود و جوانان قادر بر تشکیل خانواده باشند، حتی می بینیم که پیامبر به پدران و اولیای دختران توصیه کرده که در مورد مهر دختران شان آسان بگیرند و مهرهای سنگین بر دوش جوانان نگذارند تا اینکه در جامعه ازدواج ترویج پیدا کند [و این هم وقتی امکان دارد که راه ازدواج و وسیله آن آسان و ساده باشد به گونه یی که فقیران و افراد تنگدست که اکثریت جامعه را تشکیل می دهند از عهده مهر آن بر آیند، لذا اسلام مهرهای سنگین و نامتعارف را مکروه می داند.]

در اینجا به رهنمودهای کریمانه پیامبر اکرمیدر این رابطه توجه می کنیم:

- «ابن حبان» از پیامبر اکرمﷺ روایت کرده که: «خیر و برکت زنانی بیشتر است که مهر آنان سبک تر باشد».
- «احمد و بیهقی» روایت کردهاند که: «با برکت ترین زنان، آنانی هستند که مهرهای آنها کمتر و سبک تر باشد».
- «آلوسی» از عایشه رضی الله تعالی عنه روایت کرده است: «میمنت و مبارکی زن در کم بودن مهر و آسان بودن نکاح اوست.»

متأسفانه بیشتر مردم این تعالیم بزرگ و هدفمند اسلام را نادیده گرفته و از آن تجاوز کرده و عادات و رسوم دوران جاهلیت را پیش گرفته و آنچه را خداوند بر آنها آسان گرفته، برخود سخت کردهاند، مهر را سنگین می گیرند و صدها هزار و یا مبالغی سنگین تر از آن مطالبه می کنند، گویی که زن به صورت کالایی درآمده که در معرض تجارت قرار گرفته است. این کار سبب شده بسیاری از مفاسد و انحرافات شیوع پیدا کند و بازار ازدواج تنگ گردد و دسترسی به حلال از حرام سخت تر باشد. راستی آن مسلمانی که خود را ملتزم به سنّت نبوی و آداب اسلامی میداند؛ آیا دختر آنها از دختران پیامبر برتر است که آنحضرت هنگام ازدواج دخترانش مهر کم و سبک تعیین کرد و با مراسمی ساده



ا- آداب خواستگاری وحقوق زوجین.

آنها را شوهر داد. بنا براین مسلمان باید این رسم جاهلیت را ترک نماید و مانند سلف صالح خویش، به دنبال مال و دارایی مرد و میزان بلند عقد نباشد، فضیلت و کرامت را در اسلام، اخلاق، تدین و... بجوید. (۱)

## مهر معلوم و مهر نامعلوم

چنانچه مردی زنی را براساس دو مهر، یکی آشکار و یکی پنهان عقد نماید؛ اکثریت فقها ـ به جز حنابله ـ رأی شان بر این است که همان مهر یی که در هنگام عقد مورد توافق علنی قرار گرفته به زن تعلق می گیرد؛ زیرا مهر در رابطه با عقد است که واجب می گردد و هر مقداری که در عقد مورد توافق قرار گرفته همان واجب می شود و همچنین اظهار آن چه که مخفی بوده جزو عقد به شمار نمی آید و چیزی از آن به زن تعلق نمی گیرد.

اما حنابله بر این باورند: مهر ی که آشکار و علنی است به زن تعلق می گیرد، هر چند عقد بر اساس مهر سرّی جاری شده باشد؛ زیرا هرگاه عقد علنی پس از عقد سرّی انجام گرفت؛ در واقع مثل آن است که مبلغ دیگری را به مهر سرّی اضافه نموده باشد و هرچه را که از آن اضافه بود، حساب می شود و به زن تعلق می گیرد. (۲)

روش تدریس: سؤال و جواب، تشریحی، مباحثه، کار گروهی.

مواد ممد درسى: كتاب، تخته و تباشير.

| فعاليتها                                                                                   | وقت      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| بعد از موضوعات مقدماتی باطرح چند سؤال از شاگردان درس گذشته را چنین ارزیابی می کند:         | ۵ دقیقه  |
| کی می تواند شغار را تعریف کند؟                                                             |          |
| کی می تواند بگوید که حکم شغار چیست؟                                                        |          |
| حكم نكاح متعه چيست؟                                                                        |          |
| بعد از شنیدن جوابها عنوان درس جدید (مهر) را بر تخته مینویسد. و برای شاگردان هدایت میدهد تا | ۳۰ دقیقه |
| درس را خاموشانه مطالعه کنند و اگر به کدام مشکلی برمیخوردند آنرا نشانی نمایند.              |          |
| در عین حال عناوین جانبی ذیل را در کنار تخته مینویسد:                                       |          |
| – تعریف مهر                                                                                |          |
| – مشر و <i>ع</i> یت مهر                                                                    |          |
| - حکمت و جوب مهر                                                                           |          |
| – حکم مهر                                                                                  |          |
| – اندازه مهر                                                                               |          |
| – چه چیزی می تواند مهر واقع شود؟                                                           |          |
| – مهر چه وقت لازم میشود؟                                                                   |          |
| - انواع مهر                                                                                |          |

۱- آداب خواستگاري وحقوق زوجين.

<sup>ٔ –</sup> فقه خانواده درجهان معاصر.



- حالات وجوب مهر مثل

با استفاده از عناوین جانبی درس را برای شاگردان تشریح نموده بالای بعضی نکات مهم ترکیز بیشتر میکند. از چند شاگرد بخواهید تا هر کدام به نوبهٔ خود یک عنوان را شرح نماید.

شاگردان را به به گروپهای مناسب تقسیم نموده و برای آنها هدایت دهید تا در مورد (مشروعیت، حکمت و انواع مهر و اینکه مهر حق زن است) باهم بحث نمایند و خود در عین حال نظم را بر قرار داشته بعضی نظریات را جهت اصلاح نزد خود یاد داشت میکند.

#### ارزيابي

جهت اطمینان خویش با استفاده از سؤالات کتاب درسی شاگردان را ارزیابی می کند.

#### خلاصه

۱۰دقىقە

- مهر به مالی گفته میشود که پرداخت آن بر اساس عقد نکاح بر مرد واجب میشود و مهر در قرآنکریم و احادیث نبوی ﷺ ثابت شده است.
- دادن مهر نشاندهندهٔ اهمیت و جایگاه والای عقد نکاح بوده و نیز ارج گذاشتن به عزت، احترام و شخصیت زن است.
  - کم ترین اندازه مهر ده درهم شرعی است و اکثر آن حد ندارد
- هر چیزی معلوم و دارای ارزش که سپردن آن در توان و صلاحیت مرد باشد می تواند مهر زن قرار گیرد.
  - در نظر فقها مهر بر دو قسم است:
    - ۱- مهرمسمی
      - ٢ مهر مثل

درس: سي و چهارم

عنوان: وليمه

صفحه: ۱۱۹

وقت: دو ساعت درسي

اهداف

شاگر دان باید:

۱- تعریف ولیمه را بدانند.

۲- حكمت وليمه رابيان كرده بتوانند.

۳- فواید درس را بیاموزند.

#### دانش لازمي

اسلام با شریعت کامل و فراگیرش، به خاطر اهداف مهم و ارزشمندی، همچون مشارکت شخص مسلمان در مراسم شادی و سرور و حضور در جشنهای اقشار مختلف جامعه به تدارک غذای عروسی امر کرده، تا اقوام مختلف مردم گرد هم آیند و دوستان، نزدیکان و اهالی یک محل یا قریه دور هم جمع شوند و با صرف غذا، الفت و اخوّت اسلامی بین آنها قوی تر شود.

بدیهی است که در چنین جشنی که همه در کنار همدیگر، اجتماع میکنند، اهداف شارع از وضع چنین مجالس و مراسم، تحکیم رابطه برادری و وحدت و یکپارچه گی بین افراد جامعه میباشد.

ولیمه: غذایی است که به مناسبت جشن شادی و مراسم عروسی تدارک دیده می شود.

حکم ولیمه بین فقها از مسایل اختلافی است، در نظر بعضی از ایشان واجب و نزد عده یی دیگر سنّت است؛ اما اکثریت فقها ولیمه دادن در مجلس عروسی را سنّت (مستحب) میدانند.

## ۱- رعایت آدابی که در ولیمه ضروری است

الف ـ اینکه شخص ولیمه دهنده در صورتی که ثروتمند و داراست با یک گوسفند یا بیشتر غذای عروسی را تهیه نماید. در این باره شیخین از انس روایت کردهاند که گفته: «پیغمبر به مناسبت ازدواج با زینب دختر جحش طعام و مهمانی ترتیب داد که برای هیچ یک از همسرانش مانند آن تدارک ندیده بود و گوسفندی را برای این مراسم ذبح نمود».

ب ـ مقصود صاحب مجلس از ولیمه دادن تبعیت و پیروی از روش و سنّت رسول گرامی اسلام در اکرام مهمانان و طعام دادنه به انسانهای خوب باشد. دلیل ما حدیثی است که پیامبر شخ فرمودند: «جز با انسان مؤمن دوستی مکن و جز به انسان پرهیزگار و متقی طعامت را مخوران.» [ابوداوود، ترمذی، حاکم]

ج ـ جایز نیست که دعوتشده گان فقط از اغنیاء و ثروتمندان باشند و فقراء دعوت نشوند. بنا بر حدیثی که «مسلم و بیهقی» از پیامبر پی روایت کرده اند، فرمودند: «بد ترین غذا، غذای ولیمه یی است که تنها ثروتمندان به خوردن آن دعوت شوند و فقیران در آن شرکت نداشته باشند، چنانچه شاعر معروف می گوید:

ضیافتی که در آنجا توانگران باشند شکنجه یی است فقیران بیبضاعت را

صائب



و کسی که دعوت مراسم را قبول نکند (مراسم مشروع) از امر خدا (ج» و پیامبر خدا شسرپیچی کرده است». و \_واجب است که داماد و کسانی که غذای عروسی را تدارک می بینند، از هر عمل نامشروع و رفتار ناپسند که شریعت آن را منکر دانسته خود داری کنند؛ مانند: اختلاط زنان و مردان نامحرم، آواز خواندن، خوانندگان با اسباب و آلات موسیقی، گذاشتن جام شراب بر سفره و...

۲- آیا بر شخص دعوت شده، واجب و ضروری است که دعوت را اجابت نماید و در مراسم شرکت کند؟ کسی که برای ولیمه دعوت شده، واجب است که حاضر شده و در مراسم عروسی شرکت کند. دلیل ما حدیثی است که بخاری از پیامبر گروایت نموده که حضرت فرمودند: «اسیران را آزاد کنید، دعوت را اجابت کنید و مریضان را عیادت نمایید.»

همچنین «شیخین» و دیگران از حضرت رسولﷺ روایت نموده اند که «هرگاه یکی از شما برای صرف غذا در مراسم عروسی دعوت شد، باید در آن شرکت کند و کسی که دعوت را قبول نکند از فرمان خدا و رسولش، سرپیچی نموده است».

این حدیث دلیلی است بر اینکه اجابت دعوت واجب است چرا که لفظ [عصیان] که در حدیث شریف آمده جز بر ترک امر واجبی اطلاق نمی شود.

حتی اگر شخص دعوت شده به ولیمه، روزهٔ نفلی داشته باشد و به سبب عدم شرکتش در ولیمه، صاحب مجلس از او ناراحت و دلخور شود، بهتر است که روزهاش را بشکند و بر غذای عروسی حاضر شود، در این مورد از پیامبرگروایت شده که فرمودند: «هر کس از شما برای خوردن طعام دعوت شد واجب است در آن شرکت کند، پس اگر روزه نداشت طعام بخورد و چنانچه روزه دار بود [روزه نفلی را) باید افطار کند [و عوضش بعداً روزه بگیرد]».

آنچه به ما اجازه داد تا روزهٔ نفلی را افطار کنیم، حدیثی است که «حاکم و بیهقی» از رسول خداگ روایت نموده اند. شخصی که روزه مستحب گرفته، اختیار دارد، اگر میخواهد روزه دار باشد و اگر هم میخواهد، افطار نماید.» لکن بنابر مذهب احناف اگر شخصی روزه مستحبی را خورد، واجب است قضایی آن روزه را بگیرد.

## ٣- اجابت دعوت

الف ـ مستحب است در مناسبت ولیمه [که افراد مسلمان و مؤمن جمع می شوند برای خوشبختی زوجین دعای خیر و برکت کرده و به آنها تبریک و تهنیت بگویند. بهتر است برای دعای خیر، این ادعیه مأثوره را بخوانند]:

«بارک الله لک و بارک علیکما، و جمع بینکما فی خیر»[ترمذی]

«خدا برایت برکت دهد، مبارکت باشد و پیوند تان را به خیر گرداند».

«اللهم اغفر لهم وارحمهم و بارك لهم في ما رزقتهم»[مسلم]

«خداوندا! ایشان را مورد رحمت و مغفرت خود قرار ده، و در رزق و روزی آنها برکت بخش.»

«اكل طعامكم الابرار، وصلت عليكم الملائكه و افطر عندكم الصائمون»

«نیکان بر سر سفرهٔ شما بنشیند و ملایک بر شما درود بفرستد و روزه داران نزدتان افطار کنند.» [امام احمد]



ب \_از خوردن و نوشیدن در ظروف طلا و نقره باید خود داری کنند، زیرا رسول خداﷺ فرمودند: «در ظروف طلا و نقره ننوشید و در کاسه و بشقاب طلا و نقره نخورید.»[بخاری و مسلم]

همچنین «شیخین» از پیامبرﷺ روایت کردهاند که فرمود: «کسی که در ظروف طلا و نقره غذا بخورد یا بیاشامد، آتش جهنّم را در درون خود شعله ور میسازد.»

د ـ چنانچه در مراسم ولیمه، معصیت و منکری مشاهده کند و توان تغییرش را نداشته باشد باید از شرکت در آن خود داری کند؛ زیرا «بیهقی» از ابن مسعود گروایت کرده که: «مردی برای او [ابن مسعود آی غذایی آماده کرد و او را به خوردن آن دعوت کرد. ابن مسعود در منزل میزبان مجسمه یی مشاهده کرد، لذا از رفتن به خانه امتناع ورزید تا اینکه میزبان مجسمه را شکست، سپس داخل شد.»

و ابن ماجه از عایشه «رض» روایت نموده که فرمود: «غذایی آماده کردم و رسول خدای را دعوت نمودم، حضرت تشریف آوردند؛ ولی چون در خانه تصاویری مشاهده نمودند، برگشتند.»

ابوالحسن حربی از امام اوزاعی روایت نموده که گفته: «در مراسم ولیمه یی که آلات موسیقی و دهل باشد، حاضر نمی شویم».

هـ ـ در تبریک و تهنیت گفتن به عروس و داماد از به کار بردن عبارات جاهلیت پرهیز کنید؛ چنانچه در جاهلیت می گفتند: «بالرَفاه والبنین» زنده گی مرفه و اولاد داشته باشی. در یین مورد «ابن ابی شیبه و نسایی» از امام حسن روایت نموده اند که گفته عقیل بن ابوطالب با زنی از قبیلهٔ جَشم ازدواج نمود و اقوامش برای تبریک گویی به دیدارش می آمدند و می گفتند: «بالرَفاه والبنین». حضرت رسول از گفتن این تبریک نهی فرمودند، گفتند: پس چه بگویم ای ابازید؟! فرمودند: بگوئید: «بارکالله لک و بارک علیکم» «خداوند به شما برکت دهد و بر شما مبارک گرداند» به راستی که تبریک گویی این گونه به ما دستور داده شده است.

## ٤- مساعدت و مشاركت كساني كه تمكّن مالي دارند در تهيهٔ وليمه

کسانی که از وُسع مالی و وضعیت مادّی بهتری برخوردارند، مستحب است که جهت اظهار شادمانی و شرکت در خوشی و شادمانی مراسم عروسی، و نیز همکاری در تأمین مخارج و هزینه بر گزاری مراسم و محکم نمودن رابطه محبّت و برادری در خرج و مخارج، داماد را یاری دهند؛ چنانچه «شیخان» در مورد کیفیت ازدواج پیامبر به با امالمؤمنین صفیه روایت نمودهاند که انس گفته: «در سفر بودیم که پیامبر به با صفیه ازدواج کرد، او را به امسلیم سپر د ایشان را آرایش کرده و آماده ساخت و شب هنگام او را نزد پیامبر آورد، حضرت شب تا صبح با ایشان سپری نمود و صبحگاه فرمودند: «هر کس آنچه غذا و خوردنی همراه دارد بیاورد»، انس می گوید: سفره یی چرمی هموار شد، هر کس چیزی آورد، پنیر و روغن و خرما در سفره گذاشته شد. از مجموع، غذایی آماده شد، سپس شروع به تناول نمودند و از آب حوضهایی که کنارشان بودند، می نوشیدند، این بود ولیمه عروسی رسول خدا آنچه بیان شد مهمترین آداب و احکامی بود که اسلام در مراسم ولیمهٔ عروسی به انجام آن سفارش نموده بود.

خداوند متعال یاور کسانی است که مخلصانه عامل و تطبیقدهندهٔ شریعت او هستند و به دستوراتش گردن مینهند و یایبند احکامش هستد.

## بدعتها و منكرات جشنهاي عروسي

یکی از اعمال زشت و منکر مراسم عروسی؛ مصارفات بیجا اسراف و خرج کردن از حرام، تماس و اختلاط زنان و مردان نامحرم است، خصوصاً در جشنهای عروسی و موقعی که عروس را در نهایت جمال با زیبایی و آرایش جذاب و فتنه انگیز نزد داماد می برند در حالی که فامیل و خویشاوندان داماد؛ مانند: برادر، کاکا، ماما و... آنها را همراهی می کنند، که با عروس خانم محرم نیستند که امکان دارد این کار باعث تحریک غریزه و باز شدن راه فتنه بر مردان و زنان شود و عواقب نامطلوبی را به دنبال داشته باشد، لذا پیامبر اکرم ششدیداً مسلمانان را از این امر بر حذر داشته و میفرماید: «از رفتن پیش زنان خود داری کنید» شخصی از انصار گفت: ای رسول خدا! اقوام نامحرم شوهر زن؛ مانند: برادر و پسران کاکا و... چطور هستند؟ پیغمبر فرمودند: «خلوت کردن با نزدیکان شوهر خطرناک و موجب مرگ و هلاکت است». در بخاری و مسلم و نیز از قول اسامه بن زید آمده که پیامبر فرمودند: «بعد از من هیچ فتنه یی برای مردان زیانبارتر از فتنهٔ زنان نیست» (۱).

برگزار کردن مراسم عروسی از نظر شرعی مانعی ندارد؛ اما گاهی در مراسم عروسی کارها و برنامههای نامشروع و زشتی؛ مانند: اسراف و ریخت و پاش، شرابخواری، رقص و پایکوبی، ترانههای مبتذل و آوازهای وسوسه انگیز، آرایش و نمایش نیمه عریان عروس در حضور مردان و جوانان نامحرم، در سالونهای عروسی و یا در منازل و راه انداختن کاروانهای عروسی همراه با جار و جنجال و فریاد و ... بسیاری امور ناروای دیگر همراه می شود.

همه آن موارد، حرام و ناروا بوده و عادات زشت و قبیح اند و با مسؤولیتهای انسان مسلمان در ارتباط با حفظ حرمت، کرامت و غیرت در مورد ناموس خویش سازگارنیست؛ زیرا انسان مسلمان اهل شرف و غیرت هیچگاه به خود اجازه نمی دهد که همسرش را در همان ساعات آغاز زنده گی مشترک در مقابل چشم مردان بیگانه نیمه عریان ببیند و ریخت و پاش و اسراف و تبذیر را در اموال و دارایی خود و خویشاوندان حرام میداند و اجازه چنین کاری را نمی دهد و از کارهای خلاف دیگری؛ مانند: ریختن پول به جیب آواز خوانها و رقاصهها جلوگیری می نماید و در مقابل تلاش می کند که در صورت توان خود و خانواده، کمک هایی را برای تهیه غذا و پوشاک برای مستمندان انجام بدهد و یا به اشخاص نیازمند، عمومی کمک نماید.



۱- بخاری، مسلم و اصحاب سنن

# روش تدریس: سؤال و جواب، تشریحی، مباحثه، کار گروهی. مواد ممد درسی: کتاب، تخته و تباشیر.

| فعاليتها                                                                                | وقت      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| بعد از موضوعات مقدماتی با طرح چند سؤال از شاگردان درس گذشته را چنین ارزیابی کنید.       | ۵ دقیقه  |
| مهر چیست؟                                                                               |          |
| دلیل مشروعیت مهر کدام است؟                                                              |          |
| حکم مهر چیست؟                                                                           |          |
| مقدار مهر به چه اندازه است؟                                                             |          |
| بعد از در یافت جواب ها، عنوان درس جدید (ولیمه) را بر تخته مینویسد. و برای شاگردان هدایت | ۳۰ دقیقه |
| دهید تا درس را خاموشانه مطالعه کنند و اگر به کدام مشکلی برمیخورند آنرا نشانی نمایند.    |          |
| در عين حال عناوين جانبي ذيل:                                                            |          |
| – تعریف ولیمه                                                                           |          |
| - حكمت وليمه                                                                            |          |
| - حكم وليمه                                                                             |          |
| - قبول كردن دعوت وليمه                                                                  |          |
| - ولیمه یی که در آن منکرات باش <i>د</i>                                                 |          |
| - برخي از آداب وليمه                                                                    |          |
| را روی تخته بنویسید. و بعد توجه شاگردان را به خود جلب نموده درس را تشریح می کند.        |          |
| از چند شاگرد میخواهد تا هرکدام به نوبهٔ خود یک عنوان را شرح نماید.                      |          |
| چند دقیقه برای شاگردان وقت دهید تا هر کس با هم پهلوی خود در مورد درس تبادل نظر کند.     |          |
| ارزیابی جهت اطمینان خویش از یاد گیری درس با استفاده از سؤالات کتاب درسی شاگردان را      |          |
| ارزیابی کنید.                                                                           |          |
| خلاصه                                                                                   | ۱۰ دقیقه |
| - ولیمه در لغت از ولمه گرفته شده است که به یکجا شده و تکمیل گشتن یک چیز گفته میشود.     |          |
| - ولیمه در شریعت به غذایی گفته میشود که به مناسبت عروسی و یا کدام خوشحالی دیگر تهیه     |          |
| مىشود.                                                                                  |          |
| - حكم وليمه سنت موكد است.                                                               |          |
| - قبول کردن ولیمه سنت است و اگر شخصی بدون عذر شرعی نرفت گنهکار میشود.                   |          |
| بستن نکاح در مسجد سنت است و در غیر از مسجد اگر بسته میشود باکی ندارد.                   |          |

درس: سي و پنجم

عنوان: حقوق زن و شوهر

صفحه: ۱۲۲

وقت: دو ساعت درسي

#### اهداف

شاگر دان باید:

۱- حقوق که زن بالای شوهر دارد آنرا بدانند.

۲- در بارهٔ حقوق زن نظریات خود را بنوسیند

۳- درس خوانده شده را در زنده گی روزمره خویش عملی کرده بتوانند.

#### دانش لازمي

دین مقدس اسلام برای هر کدام از زوجین [زن و شوهر] وظایف و مسؤولیتهایی در قبال شریک زنده گیش وضع نموده که از هر حیث کامل و جامع، صریح و روشن است به نحوی که جای هیچگونه جدال و کشمکش باقی نمی ماند. چنانچه زن و شوهر، تکالیف و وظایفی که نسبت به همدیگر دارند آنرا مطابق دستوراتی که اسلام مشخص کرده، اداکنند و از زیر بار مسؤولیت هایشان شانه خالی نکنند، نتیجه این خواهد شد که آرامش و آسایش، سعادت و کامیابی در زنده گی مشترک زناشویی کامل شده مشکلات و اتفاقاتی که روزانه رخ می دهد، صفای کانون خانواده آنها را تیره و تار نخواهد کرد.

حقوق زناشویی بر سه قسم است:

۱– حقوق زن بر شوهر

۲- حقوق شوهر بر زن

٣- حقوق مشترك بين همسران

## حقوق زن بر شوهر

۱- اولین حق زن «مهر»

خداوند متعال مى فرمايد: [وَآتُوا النِّسَاءَ صَدُقَاكِينَ نِخْلَةً] {النساء:٤} يعنى مهرهاى زنان را به عنوان هديه اى خالصانه و فريضه يى خدايى به آنان پرداخت نماييد.»

طبق نصّ قرآن کریم، مهر زن حق خودش است و متعلّق به اوست نه به دیگری و هیچ یک از اولیای دختر چیزی از مَهر وی را نمی توانند از او بگیرند و نیز پدر و مادر و شوهر زن حق ندارند چیزی از مهر ش را به نفع خود اخذ کنند.(')

۲- پرداخت نفقهٔ زن: دومین حقّی که زن بر شوهر دارد «نفقه» و تأمین هزینه و مخارج زنده گی است و همچنین تهیه غذا، لباس، مسکن و مداوای همسر و... (بر اساس عرف مردم و در حدّ توانایی) بر عهده شوهر است. دلیل وجوب

<sup>ٔ -</sup> در اسلام چیزی به نام «شیربها» وجود ندارد و این چیزی است که در میان مردم مرسوم شده و به وجود آمده است، بنابراین ربطی به اسلام و آداب اسلامی ندارد.



\_\_\_

نفقه، سخن خداوند تبارک و تعالی میباشد که میفرماید: «بر آن کسی که فرزند برای او متولد شده (یعنی پدر) لازم است خوراک و پوشاک مادران را به گونه شایسته بیردازد».(۱)

رسول خداﷺ نیز در مورد حقوق زنان می فرماید: «در مورد زنان تان از خدا بترسید، چون آنها به حکم خدا بر شما حلال شده اند و امانت اند نزد شما، پس بر شماست که نفقه و لباس زنان را به حد اعتدال و متعارف تأمین کنید.» [روایت مسلم]

۳- حق سوم، معاشرت صحیح و رفتار نیکو است. خداوند متعال می فرماید: «و با همسران تان به نیکی و به صورت پسندیده رفتار کنید و اگر هم از آنها کراهت داشتید (شتاب نکنید و زود تصمیم به جدایی نگیرید) زیرا چه بسا از چیزی بدتان بیاید و خداوند در آن خیر و خوبی فراوان قرار بدهد.»

3- حفاظت خانواده از آتش جهنّم: خداوند متعال به مؤمنان امر فرموده که برای نجات و حفظ اهل و اولاد خویش را از آتش دوزخ بر کنار دارید خویش را نز آتش دوزخ بر کنار دارید که افروزینه آن انسانها و سنگهاست. فرشته گانی بر آن گمارده شده اند که خشن و سختگیر، زورمند و توانا هستند. آنچه خداوند ایشان دستور داده است نافرمانی نمی کنند و همان چیزی را انجام می دهند که بدان مأمور شده اند.»

علی در تفسیر این آیه می فرماید: «مراد از آن تربیت و تأدیب زن و فرزندان است». و نیز روایت شده که عُمر فاروق موقع نزول این آیه از پیامبر پیرسید: ما خود را از آتش حفظ می کنیم؛ اما خانواده را چگونه حفظ کنیم؟ پیامبر پی پاسخ دادند: «فرزندانتان را به اطاعت اوامر الهی و اجتناب از نواهی، دستور دهید از گناهان دوری جویند. این محافظت آنان از آتش سوزان جهنم است.»

«قتاده» می گوید: «مرد باید فرزندانش را به اطاعت از دستورات خداوند و ترک معاصی و نواهی او، دستور دهد و آنها را در این راستا یاری دهد و چنانچه نافرمانی کردند، آنها را سرزنش کند [و اجازه ندهد برخلاف راه و رسم دین خدا و سنّت پیامبر گرامی عمل کنند]».

لذا حق زن و فرزند، تنها لباس و طعام خوب نیست؛ بلکه آنچه واجبتر از اینهاست تعلیم دین، اخلاق و انسانیت است؛ امام غزّالی می فرماید: «شیوه محفوظ نگه داشتن فرزند این است که او را پاک، مودّب و مهذّب بار آورد؛ رفتارهای نیکو و زیبا به او یاد دهد و از رفیق بد دور نگه دارد. و نیز او را به خوشگذرانی و نازپروری عادت ندهد و به تجملاّت و رفاه خوشگذرانی علاقمند نسازد. تا به هنگام بزرگ شدن، تمام عمر خود را صرف به دست آوردن آنها نکند و برای همیشه بدبخت نگردد.»

آنچه بیان گردید، از جمله حقوقی است که شوهر نسبت به زن برعهده دارد، چنانکه اسلام عزیز امر کرده است. و این حقوق که اسلام برای زن در نظر گرفته و بر مرد واجب کرده آنها را رعایت کند از بزرگترین حقوقی است که زن در سایهٔ تعالیم اسلامی به آن دست یافته است.

۶۰۰۰ - ت - ۲



<sup>&#</sup>x27;- نساء: ۲۰.

# **روش تدریس:** سؤال و جواب- بحث – تشریحی و کار گروهی.

## مواد ممد درسى: تخته و تباشير، كتاب درسى...

| <b>، در سی،</b> نخته و نباسیر، در سی                                                                                                                                   |         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| فعاليتها                                                                                                                                                               | وقت     |
| بعد از موضوعات مقدماتی باطرح چند سؤال از شاگردان درس گذشته را چنین ارزیابی کنید.                                                                                       | ۵دقیقه  |
| وليمه را تعريف كنيد.                                                                                                                                                   | ı       |
| حكم وليمه چيست؟                                                                                                                                                        | ı       |
| رعایت کدام آداب در وقت ولیمه لازم است؟                                                                                                                                 | į       |
| بعد از شنیدن جوابها عنوان درس جدید (حقوق زن و شوهر) را توسط یک شاگرد به روی تخته                                                                                       | ۳۰دقیقه |
| مىنويسد.                                                                                                                                                               | İ       |
| به شاگردان وظیفه میدهد تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند و خود نکات کلیدی و عناوین جانبی ذیل                                                                            | ı       |
| را در کنار تخته مینویسد:                                                                                                                                               | ı       |
| - حقوق زن برشوهر                                                                                                                                                       | ı       |
| – دادن مهر                                                                                                                                                             | ı       |
| – نفقه                                                                                                                                                                 | ı       |
| ا - زنی که کار میکند<br>نام کار میکند                                                                                                                                  | ı       |
| - احسان و زنده گی در فضای مسالمت آمیز<br>-                                                                                                                             | ı       |
| - برخی از آداب حسن معاشرت                                                                                                                                              | ı       |
| با استفاده از عناوین جانبی درس را برای شاگردان تشریح نموده و بالای بعضی نکات ترکیز بیشتر<br>                                                                           | ı       |
| می کند.                                                                                                                                                                | ı       |
| طبق معمول از چند شاگرد مورد نظر میخواهد تا هر کدام یک عنوان را برای دیگران شرح کند.                                                                                    | ı       |
| شاگردان را به گروهها تقسیم نموده از ایشان بخواهید تا در مورد درس از هم دیگر سؤال نمایند و بعد                                                                          | ı       |
| نظریات شان را در مورد رعایت معاشرت مردان مناطق خود بازگو شوند.                                                                                                         | İ       |
| ارزیابی با استفاده از سؤالات کتاب در سی شاگردان را ارزیابی می کند.                                                                                                     | ı       |
| خلاصهٔ درس<br>نتران تا این شده اشا                                                                                                                                     | ı       |
| - مهر و نفقه از حقوق مسلم زن بر شوهر میباشد.<br>از از که نزد که از تران زند در دارت به نزادهای آرا با ترانا در درا بر با ترکیانده                                      | ١.      |
| - از اینکه زن یک امانت الهی نزد مرد است و به خانه اش آمده است، لذا بر مرد واجب است که با زنش<br>به خوبی رفتار نماید تا زنده گی شان در فضای پر از مهر و محبت سپری گردد. | دقيقه   |
| به خوبی رفتار نماید تا رنده کی سان در قصای پر از مهر و محبت سپری دردد.<br>- برخی از آداب حسن معاشرت اینست که: مرد بر اشتباهات زن صبرکند، با دادن تحایف گاهگاهی اورا    | دقيمه   |
|                                                                                                                                                                        | İ       |
| نوازش دهد.<br>باخانمش خوش طبیعتی و خوش کلامی نماید.                                                                                                                    | l       |
| با حامس خوس طبیعتی و خوس کارمی نماید.<br>مسایل ضروری دین را به همسرش یاد بدهد                                                                                          | l       |
| هسایل صروری دین را به همسرس یاد بدهد<br>در کارهای خانه او را کمک نماید.                                                                                                | İ       |
| در کارهای خانه او را کمک نماید.                                                                                                                                        |         |

درس: سي و ششم

عنوان: حقوق شوهر بر زن

صفحه: ۱۲٦

وقت: دو ساعت درسي

#### اهداف

#### شاگردان باید:

- ۱- حقوق شوهر بالای زن را بدانند.
- ۲- مسؤولیتهای زن در برابر شوهر را دانسته و بر دیگران انتقال داده بتوانند.
  - ۳- حقوق مشترک زن و شوهر را دانسته و آنرا بر فامیل برسانند.
    - ۴- فواید درس را برای دیگران گفته بتوانند.

#### دانش لازمي

## حقوق شوهر بر زن

زن خوب فرمانبر پارسا
روز اگر غم خوری غم مدار
اگر پارسا باشد و خوشسخن
اگر پارسا باشد و خوشسخن
کرا خانه آباد و همخوابه دوست
کسی برگرفت از جهان کام دل
برآن بنده حق نکویی خواسته است

بوستان سعدي

دین مقدس اسلام، همچنانکه حقوق و وظایفی را برای مرد مشخّص کرده که باید به بهترین نحو نسبت به همسرش ادا کند، وظایف و مسؤولیتهایی هم بر زن واجب نموده که شایسته است آنها را در نظر گرفته و رعایت نماید و اگر در انجام آن کوتاهی نماید، در پیشگاه خداوند عزّوجل مسؤول خواهد بود. این حقوق عبارتند از:

۱- اطاعت و فرمانبرداری از شوهر به شیوه یی پسندیده؛ خداوند متعال می فرماید: «و برای همسران (حقوق و واجباتی) است که (باید همسران ادا کنند) به گونه یی شایسته »(۱).

پیامبر خداﷺ فرمودند: اگر زن نمازهای پنج گانه را به جا آورد و روزه ماه رمضان را بگیرد، عفت خود را حفظ کند و اطاعت شوهر را بجا آورد، وارد بهشت می شود».

در حدیثی که «بزّار» و «طبرانی» روایت کرده اند، آمده است که در زمان رسول خداگزنی خدمت آن حضرت رسید و عرض کرد: ای رسول خداگ من نماینده زنان هستم، که خدمت شما رسیده و از شما سؤالی دارم که در ارتباط با جهاد

۱- بقره: ۲۲۸.



است. خداوند متعال جهاد را بر مردان فرض کرده است که اگر پیروز شوند، پاداش می گیرند و اگر شهید شوند، نزد پرورد گار خویش روزی میخورند؛ اما ما گروه زنان که به آنان خدمت می کنیم، چرا از چنین اجر عظیمی محرومیم؟! پیامبر اکرم شف فرمودند: «به زنان بگو اگر از شوهرانشان اطاعت کنند و وظایف زناشویی که بر عهدهٔ آنهاست رعایت کنند، این اعمالشان برابر با جهاد در راه خداست؛ اما کمتر کسی از شما زنان می تواند این کار را به طور کامل انجام دهد».

اطاعت زن از شوهرش، امر طبیعی است که مقتضای زنده گی زناشویی مشترک بین آن دو است. بدون شک فرمانبرداری زن از شوهرش موجب حفظ اساس و هستی خانواده از نابودی و انحلال شده و باعث برانگیختن مهر و محبّت قلبی شوهر به همسرش می گردد و در نتیجه دوستی و الفت بین اعضای خانواده عمیق و ریشه دار می شود و نیز موجب دور شدن جدال و سرکشی شده، که در اکثر اوقات تبدیل به نزاع و دعوا می گردد.

بدیهی است، اطاعت و فرمانبرداری زن از شوهر در امور پسندیده و معروف میباشد [یعنی در غیر اموری که گناه و نافرمانی خداوند است و یا اعمال و کارهایی که تواناییش را ندارد و یا انجام آن برایش مشقّت دارد، از شوهرش اطاعت نماید؛ زیرا پیامبر نماید] اما اگر شوهرش چیزی به او امر کرد که معصیت و نافرمانی خداشه میفرماید: «هیچ اطاعتی از مخلوق در معصیت و نافرمانی خالق وجود ندارد.» [حاکم و احمد]

۲- زن باید حافظ مال و حیثیت شوهر باشد و از آن محافظت کند. خداوند متعال می فرماید: «زنان صالحه آنانی هستند که فرمانبردار (اوامر خدا و مطیع دستور شوهران خود) بوده (و خویشتن را از زنا به دور و اموال شوهران را از تبذیر محفوظ و اسرار (زناشویی) را نگه می دارند، چرا که خداوند به حفظ آنها دستور داده است».

زن باید از لحاظ شخصیت زنانه گی «عفت» خود را حفظ نموده و به مال شوهر خیانت نکند، مال و آبروی او را حفظ کند، در این مورد پیامبرﷺ می فرمایند: «آیا شما را از ارزشمند ترین گنج یک شخص با خبر کنم؟ آن زن شایسته و درستکاری است که هرگاه شوهر نگاهش کند، مسرور و شادمان می شود و هنگامی که او را به کاری امر می کند، اطاعت می نماید و در نبود همسرش، مال و ناموسش را حفظ می کند». [ابوداوود و نسایی]

[و در جایی دیگر فرموده: «چهار چیز است که به هر کس داده شود خیر دنیا و آخرت نصیب او خواهد شد.» که یکی از آنها زن نیکوکاری است که به جان و مال همسرش خیانت نمی کند.]

از مصادیق محفوظ داشتن مال شوهر اینکه، بدون اجازه و رضایت او در مالش تصرّف نکند و نیز به دیگران هم ندهد؛ مگر با مشورت و صلاح دید شوهر و اینکه فرزندانش را آنگونه که خواست اوست، تربیت نیکو نماید.

منظور از حفاظت از آبرو و حیثیت شوهر این است که زن از لحاظ شخصیت زنانه گی اش به شوهر خیانت نکند؛ مثلاً: به مردان نامحرم نگاه خاینانه نداشته باشد، سخن فتنه انگیز نزند و به جاهایی که امکان آلوده شدن به گناه است نرود و فرزندانش را نیز اینگونه بر اساس شئونات صحیح تربیت کند.

۳- زن باید احساسات همسرش را مراعات کند: زن باید چنان نظر شوهرش را با زیبایی و زینت و تنظیم امور خانه جلب و جذب کند که همه اش در نظر او زیبا و پسندیده باشد [اسباب خوشحالی همسرش را فراهم کند].



حقیقتاً اگر شوهر در خانه اش و نزد همسرش زیبایی، نظافت و پاکی را نیابد و محبّت و مودّت، الفت و عواطف شاداب و زنده را احساس نکند و سخنان شیرین و اخلاق متعالی و دستان پرمهر و محبّت و رئوفی را نیابد، پس کجا می تواند طعم اینها را بچشد؟

بد بخت ترین مردمان، کسانی اند که در خانه شان بین زن و فرزندان بد بختی را ببینند و هم خوشبخت ترین انسانها کسانی هستند که سعادت و خوشبختی را در کانون خانواده بین زن و بچههایشان مشاهده کنند. !!!

اسماء دختر خارجه الفزاریه، هنگامی که دخترش را در شب عروسیش نزد شوهرش فرستاد به او اینگونه سفارش می کرد: «ای دختر کم! همانا تو از آشیانه یی که در آن رشد و نمو یافتی، خارج شدی و به سوی شوهری می روی که شناخت چندانی از او نداری، قرین کسی میشوی که با او الفت نگرفته یی، پس برایش زمین باش تا اینکه برایت آسمان باشد، گهوارهاش باش تا او پایههای آن شود، کنیزش باش تا بنده و بردهات شود، ناسزا مگو به او که از تو بیزار می شود و از او دور نشو که فراموشت می کند، گر به تو نزدیک شود، نزدیکش شو و اگر از تو فاصله گرفت، از او دور شو، گوش و چشم و بینی اش را محفوظ بدار که از تو جز خوشبویی به مشامش نرسد و جز خوبی و نیکویی گوشش نشنود و چشمش جز زیبایی و قشنگی نبیند...»

۴- خدمت به شوهر، انجام کارهای منزل و تربیت فرزندان: این کارها وظیفه طبیعی زن است که به خاطر آن آفریده شده؛ بلکه واجب است این امور اساسی و مهم را رعایت کند و در ساختن خانوادهای خوشبخت و آماده کردن نسلی نجیب، اصیل و ریشه دار، نهایت سعی و تلاش نماید، انس می گوید: «هرگاه اصحاب رسول خدای عروس را نزد همسرش میفرستادند، به او سفارش می کردند که حقوق شوهر را رعایت کند، به شوهر خدمت نماید و فرزندانش را تربیت و پرورش دهد).

«بخاری و مسلم» از اسماء دختر ابوبکر صدیق روایت کرده اند که می گوید: «زبیر مرا وقتی به ازدواج خود در آورد، هیچ مال و ثروت و خدمتگزاری به جز یک اسب و شتری آبکش نداشت، اسپش را علف می دادم و به تیمار آن میپرداختم به نحوی که زبیر را از مشغول شدن به امورات آن فارغ البال کرده بودم. شتر آبکش را نیز علف می دادم و با آن آب می آوردم و مشکهای آب را میدوختم، خمیر کردن و پخت و پز نان را انجام می دادم و شاخههای درخت خرما را از مسافت دو میل بر دوش می گرفتم و به خانه می آوردم تا اینکه ابوبکر زن خدمتگزاری را برایم فرستاد و کارهای مربوط به علف دادن و نگهداری اسب رابدو واگذار کردم. گویی ابوبکر با این کار از برده گی آزادم کرد».

اما مسؤولیت زن در ارتباط با تربیت و پرورش فرزندان و سرپرستی و رسیده گی به اوضاع و احوال آنان، از مهمترین وظایف اوست. خداوند متعال می فرماید: «مادران، فرزندان خود را دو سال تمام شیر می دهند.» (۱)

ابوبكر وعمر رضى الله تعالى عنها از پيامبرﷺ روايت كرده اند كه فرمود: «زن در خانهٔ شوهرش مسؤول و سرپرست بوده و مسؤوليت اداره خانه و فرزندانش با اوست و [در مورد افراد تحت سرپرستىاش بازخواست خواهد شد]».

شاعري چه زيبا فرموده:

اعددت شعبا طيب الاعراق

الأم مدرسة اذا اعددتها

آماده کردی ملتی نیکو و والا (۲)

مادر مدرسه است که گر کردی مهیا

۱- بقره: ۲۳۲.

<sup>-</sup> ترجمه منظوم بیت، برگرفته از مجموعه شعر «برون آی از فراموشی» استاد دکتر محمد ابراهیم ساعدی است .



[و به راستی مادر به مثابه پوهنتونی است که با یک دست گهواره شیرخواره گان را میجنباند و با دست دیگر پرچم نهضت و هدایت و دعوت اسلامی را، تا اینکه خوب و صحیح تربیت شود.]

شاعری میگوید: «گیاهی که در باغ باصفا میروید با گیاهی که در لجن زار میروید، یکی نیست، پس آیا میتوان از بچه هایی که از پستانهای زنان نالایق و منحرف شیر مینوشند امید کمال و بزرگی داشت؟!!».

گلی که تربیت دست باغبان نخورد اگر زچشمه خورشید سرزند خود روست

گلی که تربیت دست باغبان بخورد اگر زگلخن حمام سرزند خوشبوست

۵- نیکی به خانواده و اقوام نزدیک شوهر: از بزرگترین و مهمترین این حقوق، نیکی کردن زن به والدین، خواهر، برادر شوهرش و ارتباط حسنه و رفتار نیکو با آنهاست؛ زیرا تعامل حسنهٔ زن با اقوام شوهر موجب خوشحالی و شادمانی شوهر شده، انس و الفت شوهر با زن بیشتر شده و از این طریق رابطهٔ زناشویی آن دو مستحکم شده و مهر و محبّت بین شان پایدار می گردد.

آنچه گفتیم مهمترین وظایف زن بود که باید نسبت به همسرش ادا نماید (چنانکه اسلام دستور داده) و اینها حقوق ارزشمندی است که با اصول انسانی و وظیفهٔ طبیعی زن ـ که به خاطر آن آفریده شده ـ کاملاً هماهنگ و سازگار است.

## حقوق مشترك بين همسرا

اسلام زن و شوهر را مکلف کرده که هر دو در جهت ادای حقوق مشترک همدیگر، نهایت سعی و کوشش را نموده و آنها را مراعات نمایند.

مهمترین حقوق مشترک بین زوجین به ترتیب ذیل است.

- تعاون و همکاری زوجین برای جلب سرور و شادی و زدودن غم و اندوه از محیط خانواده تا جایی که امکان دارد. چقدر زیباست، این سخن ابودرداء به همسرش آنگاه که می گوید: «هرگاه تو از من ناراحت و دلخور شدی، تحمل کن و اگر من نیز از تو ناخشنود شدم، صبر و تحمل را برمی گزینم و اگر این طور نباشد، تداوم مصاحبتمان ممکن نیست.»

- همکاری و یاری دادن همدیگر در ارتباط با اطاعت خدای تعالی و سفارش نمودن هم به رعایت تقوای الهی. پیامبر اکرم بر چنین همسرانی که یکدیگر را در طاعت و عبادت خدا یاری می دهند، آفرین می گوید. در این حدیث که «احمد و ابوداوود» از آن حضرت روایت نمودهاند که فرمودهاند: «خداوند رحمت کند بر مردی که شب از بستر برمی خیزد و نماز می گزارد و همسرش را نیز بیدار میکند و اگر بلند نشد، آب به صورتش می پاشد و رحمت کند خدا بر زنی که برای نماز شب از خواب بلند میشود و شوهرش را برای نماز از خواب بیدار میکند و اگر بلند نشد آب بر صورتش می پاشد.»

خداوند سبحان در سورهٔ مبارکه نساء، شوهران را مخاطب قرار داده، میفرماید: «اما آن دسته زنان را که از سرکشی و مخالفتشان بیم دارید، پند و اندرز دهید» و معنای وعظ در این آیه نصیحت نمودن و امر کردن به تقوای الهی مورد نظر است.

- احساس مسؤولیت در زنده گی مشترک و بنای خانواده و تربیت فرزندان... «شیخان» از پیامبر اکرم و روایت نموده اند که فرموده: «مرد، مسؤول اهل بیت خویش است و به خاطر آنها مورد سؤال و باز خواست قرار میگیرد، زن نیز مسؤول [اموال و ناموس] شوهر است و در این باره مواخذه میشود».



«ابن حبان» نیز روایت نموده که حضرت فرمودند: «روز قیامت از هر کس که مسؤول و عهده دار کاری است، پرسیده می شود که آیا افراد تحت سرپرستی اش را تباه نموده یا حفظ کرده است».

بدون تردید، هر فرزندی که نسبت به تربیت و پرورش او سهل انگاری و بی توجهی شود از تربیت صحیح محروم خواهد ماند و مانند کسی زنده گی خواهد کرد که بی سرپرست بوده، بلکه حتی از یتیمی که پدرش را از دست داده و کسی که به او توجهی نکرده هم بدتر است...

یتیم کسی نیست که پدر و مادرش مرده باشند و او را درمانده و بی پناه برجای گذاشته باشند.

بلکه یتیم واقعی آن کسی است که مادری بی توجه و پدری مشغول به کار خود دارد.

زن و شوهر نباید اسرار خود [اسرار مربوط به مسایل زناشویی و آمیزش و جماع را نزد دیگران بیان کنند و یا نزد مردم از همدیگر بدگویی کنند]

بنابر حدیثی که ذکر کردیم، که پیامبر فرمودند: «همانا بدترین مردم از نظر مقام و منزلت در روز قیامت نزد پروردگار، مردی است که [با همسرش آمیزش جنسی نماید] و سپس راز او را برملا کند و بالعکس» (۱).

واضح است که این افشای اسرار و غیبت کردن از مفاسد و گناهان است که شایسته کرامت خانواده و اخلاق زن و شوهر نمی،باشد.

«طبرانی» از انس بن مالک از قول پیامبر از روایت نموده که فرمودند: «آیا شما را آگاه سازم از مردانی که در بهشتند؟» گفتیم: بلی، ای رسول خدا فرمود: «پیامبران در بهشتند و مردی که برادرش را در شهر دور بهخاطر خدا ملاقات می کند [به دیدارش می رود].» پیامبر فرمودند: «آیا شما را باخبر سازم از زنان بهشتی؟» گفتیم: بلی، ای رسول خدا فرمود: «زنانی که زاینده هستند و نسبت به شوهرانشان محبّت می ورزند که اگر شوهرشان از آنها ناراحت و خشمگین شود بگوید: دستم در دست تو [اختیار دارم هستی] تا از من راضی نشوی به چشمم آرامش و خواب نمی آید و سر بر بستر نمی گذارم».

از ابوهریره روایت شده که پیامبر فرمودند: «کاملترین مؤمن از حیث ایمان کسی است که اخلاق نیکوتر داشته باشد و بهترین شما کسانی اند که نسبت به همسران شان رفتار نیکو دارند». [روایت ترمذی]

و نیز فرمودند: «بهترین شما کسی است که برای همسرش بهترین باشد و من از همه شما به زنانم بهترم». [روایت ابن حبان به روایت از عایشه «رض»]





# **روش تدریس:** سؤال و جواب، تشریحی، مباحثه، کار گروهی.

# مواد ممد درسى: كتاب، تخته و تباشير.

| فعالیتها                                                                                       | وقت      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| بعد از موضوعات مقدماتی با طرح چند سؤال از شاگردان درس گذشته را چنین ارزیابی کنید.              | ۵دقیقه   |
| حقوق زن بر مرد چیست؟                                                                           |          |
| هدف ازتأمين نفقه چيست؟                                                                         |          |
| بعد از شنیدن جوابها عنوان درس جدید را روی تخته مینویسد.                                        | ۳۰ دقیقه |
| به شاگردان وظیفه میدهد تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند و خود نکات کلیدی و عناوین جانبی ذیل    |          |
| را در کنا ر تخته مینویسد:                                                                      |          |
| - اطاعت شوهر                                                                                   |          |
| بدون اجازه شوهر از خانه خارج نشدن                                                              |          |
| - حفاظت و نگهداری از عزت، خانه، مال و فرزندان                                                  |          |
| - زینت کردن برای شوهر                                                                          |          |
| – حقوق مشتر ک زن وشوهر                                                                         |          |
| با استفاده از عناوین درس را تشریح و توضیح می کند. از چند شاگرد میخواهد تا هر کدام به نوبهٔ خود |          |
| یک عنوان را شرح کند.                                                                           |          |
| برای شاگردان میگوید که می تواند بگوید چطور میتوانیم یک زنده گی خوش وعاری از جنجال ها و         |          |
| کشمکشها داشته باشیم پنج دقیقه صحبت کند به نظریات و سخنهای شاگرد ارج گذاشته وی را               |          |
| تشويق مي كند.                                                                                  |          |
| از شاگردان بخواهید تا در مورد:                                                                 |          |
| - اطاعت شوهر تاچه حد بر زن لازم است، و به كدام دليل.                                           |          |
| - در حدیث شریف اوصاف زن نیک چگونه بیان شده است؟                                                |          |
| - زن و شوهر چه حقوق مشترکی بر یکدیگر دارند.                                                    |          |
| از هم دیگر سؤال کنند و خود صنف را کنترول نموده جوابها اشتباه را جهت اصلاح نزد خود یاد          |          |
| داشت می کند.                                                                                   |          |
| <b>ارزیابی</b> با استفاده از سؤالات کتاب درسی شاگردان را ارزیابی کنید.                         |          |
| خلاصة درس                                                                                      | ۱۰ دقیقه |
| -<br>دین مقدس اسلام بر زن اطاعت شوهرش را در موارد مشروع واجب ساخته است.                        |          |
| - شوهر بر زن این حق را دارد که زن بدون اجازه اش از خانه خارج نشود تا به کارهای خانه و تربیت    |          |
| فرزندان رسیده گی بتواند.                                                                       |          |
| - شوهر بر زن حق دارد که او آبرو، خانه، مال و فرزندان شوهر را محافظت نماید.                     |          |
| - حقوق مشتر ک زن و شوهر اینست که:                                                              |          |
| هر دو درکنار هم به خوبی و در فضای اعتماد و مسالمت آمیز زنده گی نمایند.                         |          |



درس: سي و هفتم

عنوان درس: حجاب

صفحه: ۱۳۰

وقت: دو ساعت درسي

#### اهداف:

شاگردان باید:

- ۱- معنای حجاب را بدانند.
- ۲- حکمت مشروعیت حجاب را دانسته و برای دیگران رسانده بتوانند
  - ۳- حکم حجاب را بدانند.

#### دانش لازمي

#### معنی حجاب چیست؟

حجاب عبارت است از ستر بدن، و مجموعه ای از احکام اجتماعی که به چگونه گی وضع زنان در نظام اسلامی ربط داشته، و خداوند آن را تشریح نموده است تا برای حمایت زن قلعه یی شامخ و محکم بوده و مجتمع را از فتنه ها محفوظ دارد و زن را در قالب و چهار چوبی منضبط برای انجام وظیفه اش که همانا ساختن نسلها و تأمین آینده است و به عبارت دیگر همکاری در پیروزی اسلام و تمکین دادن آن در کره ارضی است.

اسلام به خاطر حفظ وقار، شخصیت و اخلاق زن حجاب را در قرآن کریم بر آنها واجب اعلام نموده است. بدون شک خطر شهوت و غرایز جنسی به مراتب بیشتر از خطرات اجتماعی دیگری است که به منظور جلوگیری از آنها قوانین و مقرراتی وضع می گردد تا با آنها مبارزه شود. الله تعالی در آیه ۳۳ سورهٔ احزاب خطاب به زنان پیامبر و تمام زنان می فرمایند: (وَقَرْنَ فِی بُیوتِکُنَّ وَلَا تَبَرَّجُ الْجُاهِلِیةِ الْالُولَی وَأَقِمْنَ الصَّلَاةَ وَآتِینَ الزَّکَاةَ وَأَطِعْنَ اللهَ وَرَسُولَهُ إِنَّمَا يرِیدُ اللهٔ لِیدْهِبَ عَنْکُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَیتِ وَیطَهَرًا)

ترجمه:«و در خانه هایتان قرار گیرید و مانند روزگار جاهلیت قدیم زینتهای خود را آشکار مکنید، نماز برپا دارید، زکات بدهید و الله و رسولش را فرمان برید، الله فقط میخواهد آلوده گی را از شما خاندان (پیامبر) دورکند و شما را پاک و پاکیزه گرداند» (').

## حجاب یا کی و یا کدامنی است

الله متعال پایبند بودن به حجاب اسلامی را، عفت یاد کنید و میفرمایند: ((یا أَیهَا النَّبِي قُلْ لِأَزْوَاجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاءِ الْمؤمنینَ يدْنِينَ عَلَيهِنَّ مِنْ جَلَابِيبِهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَى أَنْ يعْرَفْنَ فَلَا يوذَينَ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَحِيمًا)) احزاب/٥٩

ترجمه: «ای پیامبر به زنان و دخترانت و زنان مؤمن بگو چادرهای خود را بر خود فروتر گیرند. این برای آنکه شناخته شوند و مورد آزار و اذیت قرار نگیرند بهتر است و الله، آمر زنده و مهربان است».

در واقع پوشش زنان برای این است که از اذیت و آزار در امان باشند. آیهٔ شریفه اشاره به این است که شناختن معارف و مشخصات زن برای افراد نامحرم در واقع باعث فتنه است و برای خود زن. حال برای اینکه زن از این اذیت و آزارها در امان باشد چه بهتر که به ندای حق گوش دهد.

الله عَلا مي فر مايد: ((وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعًا فَاسْأَلُوهُنَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَابِ ذَلِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوكِينَّ)) الاحز اب/٥٣

<sup>&#</sup>x27;- زیبایی های بیان در آیات احکام .جلد اول .



ترجمه: « هنگامی که از زنان چیزی خواستید آن را از پشت پرده بگیرید، این کار پاکیزه تر است برای قلبهای شما و قلبهای ایشان» – (۱).

**روش تدریس:** سؤال و جواب، تشریحی، مباحثه، کار گروهی.

مواد ممد درسي: کتاب، تخته و تباشير.

| 15 41 2                                                                                      |         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| فعالیتها                                                                                     | وقت     |
| بعد ازارایه موضوعات مقدماتی باطرح چند سؤال از شاگردان درس گذشته را چنین ارزیابی می کند.      | ۵دقیقه  |
| در كدام امور، زن بايد از شوهر اطاعت نمايد؟                                                   |         |
| حقوق مشترک زن و شوهر کدام است؟                                                               |         |
| آیا زن می تواند بدون اجازه شوهرش از خانه خارج شود؟                                           |         |
| بعد از شنیدن جواب ها، عنوان درس جدید (حجاب) را روی تخته مینویسد.                             | ۳۰دقیقه |
| به شاگردان وظیفه می دهد تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند و خود نکات کلیدی و عناوین جانبی ذیل |         |
| را روی تخته مینویسد:                                                                         |         |
| - تعریف حجاب                                                                                 |         |
| - حکم حجاب                                                                                   |         |
| - حكمت مشروعيت حجاب                                                                          |         |
| - تشریح احکام حجاب                                                                           |         |
| -<br>مسایل ستر عورت است                                                                      |         |
| با استفاده از عناوین درس را برای شاگردان شرح کنید.                                           |         |
| از چند شاگرد میخواهد تا هر کدام به نوبهٔ خود یک عنوان درس را شرح کند.                        |         |
| برای شاگردان چند دقیقه وقت دهید تا در مورد فواید حجاب نظریات خود را برای یک دیگر بیان دارند. |         |
| ارزیابی                                                                                      |         |
| جهت اطمینان خود از یاد گیری درس شاگردان را توسط سؤالات کتاب درسی ارزیابی می کند.             |         |
| خلاصهٔ درس                                                                                   | ۱۰دقیقه |
| - حجاب در لغت ستر و پوشش را گویند و در شریعت: عبارت است از: اینکه زن عورت خود را بپوشاند،    | -       |
| و نگاهش را حفاظت کند، و از نشست و بر خاست بیجا با مردان و خلوت با بیگانگان بپرهیزد.          |         |
| وقتى زن به سن بلوغ رسيد حجاب بالايش واجب ميگردد.                                             |         |
| -<br>- حکم حجاب به قرآن کریم و سنت نبوی ثابت شده است                                         |         |



۱- نگاهی به وضعیت زن در غرب

درس: سي و هشتم

عنوان درس: راه حل مشكلات زن و شوهر

صفحه: ۱۳٦

وقت: دو ساعت درسي

#### اهداف

شاگردان باید:

۱- برای حل مشکلات زن و شوهر راه حلی را پیشنهاد کرده بتوانند.

۲- تصویر اصلی یک خانواده خوشبخت را بیان کرده بتوانند.

۳- در باره حکمت اینکه اختیار طلاق به شوهر داده شده است نظریات خویش را ارایه نمایند.

#### دانش لازمي

اسلام برای جلوگیری از وقوع طلاق، احتیاطهای لازم را در نظر گرفته تا جز در مواقع ضرورت طلاق واقع نگردد، لذا آن را ناپسندترین حلالها نزد خداوند متعال محسوب می کند، «ابن ماجه و ابوداوود» از پیامبر اکرم وایت کردهاند که فرمودند: «مبغوض ترین و ناپسندترین حلال نزد خداوند، طلاق است».

اینک به بررسی احتیاطها [پیشگیریها] قبل از ازدواج و اقدامات بعد از ازدواج میپردازیم؛ اما تدابیر و اقداماتی که زن و شوهر قبل از انجام عقد زناشویی باید رعایت کنند تا کانون خانواده شان از گزند خطرات احتمالی محفوظ و مصون بماند و کار به طلاق نکشد عبارتند از:

۱- اسلام به زن و مرد دستور داده تا در انتخاب یکدیگرمنحیث زن وشوهر، نهایت دقت را به خرج دهند و اساس انتخاب شان را نخست از همه بر صفت تدین و اخلاق، استوار سازند نه جاه و مقام یا مال و جمال.

۲- به دختر و پسر توصیه شده، پیش از عقد همدیگر را ببینند و با میزان زیبایی و ظاهر یکدیگر به طور مشروع و شایسته آشنا شوند، زیرا دیدار آنان در آن شرایط و آشنا شدن با تفکر و خصوصیات فردی، در آن موقعیت، زمینه ساز عشق و محبّت و انتخاب آگاهانه تر می شود.

در دروس گذشته، این اقدامات و احتیاطها به طور مفصّل درکتب شاگردان و رهنمایی معلم عرض گردید، که با مطالعه آنها جای هیچگونه بحث و مناقشه یی نمیماند.

شکی نیست، که اگر دختر و پسر هنگام انتخاب شریک آینده زنده گی خود، اصول و راهکارهایی را که بیان شد، در نظر داشته باشند، آرامش خانواده گی آنها، کانون اختلاف و نزاع نمی شود.

# رهنمودهای اسلامی برای زوجین (زن و شوهر).

#### معاشرت نيكو

خداوند ﷺ در قرآنکریم مسلمانان را در قبال خانمان شان متوجه وظیفه آنها ساخته و می فرماید: (وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ(')).

ترجمه: و با آنها به شایسته گی رفتار کنید.

اسلام به زوجین دستور داده، با هم رفتاری شایسته و محبّت آمیز داشته باشند؛ مخصوصاً مرد را به اعتبار اینکه زمام طلاق در اختیار اوست، خطاب قرار داده و فرموده: «با زنان خود به گونهٔ پسندیده رفتار کنید و چنانچه (به خاطر چیزی)

<sup>–</sup> سورة النساء جزءآيه ١٩



از آنان دلخور شدید (شتاب نکنید و زود عکس العمل نشان ندهید) چه بسا از چیزی بدتان بیاید و در عین حال خداوند خیر فراوانی در آن برایتان قرار داده باشد».

در این باره، در درس حقوق زوجین، مباحثی را بیان نمودیم.

#### نصيحت و راهنمايي

از اینکه دین مقدس اسلام دین نصیحت و دین کامل و حلال همه مشکلات انسانها است؛ خداوند ﷺ در قرآنکریم ارشاد می فرماید: «وَاللَّاتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ»(۱).

ترجمه: و زنانی را که از نافرمانی آنان بیم دارید [نخست] پندشان دهید.

هنگامی که شوهر احساس کرد همسرش، حقوقش را رعایت نمی کند و در انجام وظایفی که برعهدهٔ دارد؛ از قبیل: کارهای خانه و رسیده گی به فرزندان کوتاهی می کند، در این مرحله اسلام به شوهر دستور داده که همسرش را با نصیحت و موعظه، تذکر دهد و وظایفش را به او گوشزد نماید. و از عاقبت بدرفتاری و رابطه نامطلوبش، وی را برحذر دارد. به گونه یی که عذاب خداوند، مرگ و روز قیامت و حساب را به او یادآوری می کند، امید است تحت تأثیر واقع شده، رفتارش تغییر کرده و اخلاق و معاشرت را با شوهرش اصلاح نماید و وظایف و مسؤولیتهای خود را درست انجام دهد و حقوق همسر و فرزندانش را حفظ نماید.

#### ترک همبستری

{وَاهْجُرُوهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ} ( أ). ترجمه: و [بعد] در خوابگاهها از ایشان دوری کنید.

اگر نصیحت و ارشاد سودی نبخشید، مرد باید در بستر از زن دوری کرده و با وی همبستر نشود؛ امید است از این طریق اصلاح شده و نسبت به انجام وظایف زناشویی و مسؤولیتهایش در قبال خانواده، اقدام کند.

## ضرب غير مبرح

{وَاضْرِبُوهُنَّ} ("). ترجمه: آنها "زنان" را "به خاطر تأديب بزنيد"

هرگاه اگر ترک همبستری موثر واقع نشد، از ارشاد الهی که در فوق ذکراست به این نتیجه میرسیم که برای شوهر به عنوان سرپرست و رئیس فامیل جهت اصلاح و جلوگیری از هم پاشیدن کانون خانواده و متوجه ساختن زن به خانه، فرزندان و شوهر اجازه داده شده که بعد از طی مرحله اول «وعظ و نصیحت» مرحله دوم» دورساختن بستر (و وسیله اخیر مجبوراً که تأدیب فزیکی است و آن هم مقید به ضرب غیرمبرح) تأدیب فزیکی طوری که سبب کسر یا جرح عضوی از اعضایش نگردیده و اثری هم از ضرب تأدیب در وجودش نماند؛ به کارگیرد و همچنان ضرب به روی و سر شامل (ضرب تأدیب) نبوده و شرعاً جواز ندارد. و نیز نباید مواضعی؛ چون: بطن و صدر را مورد ضرب قرار دهد که باعث ایجاد عیب و نقص و یا تلف شدن عضوی شود چون این نوع ضرب، تأدیب و تهدید است نه آزار جسمی و اتلاف و زیان وی، چنانکه معاویه بن حیده می گوید: گفتم ای رسول خدای حق همسر بر ما چیست؟ فرمودند: «حق زن بر شما



ا- سورة النساء جزء آيه ٣٤

۲- سورة النساء جزءآيه ۳۴

<sup>&</sup>quot;- سورة النساء جزء آيه ٣۴

این است که هرگاه خودت طعام خوردی به وی نیز بدهی و هرگاه خود لباس پوشیدی به وی نیز لباس بپوشانی [برایش لباس تهیه کنی]، بر صورتش نزنی و به وی حرف زشت نگویی [مثلاً نگویی خدا تو را زشت گرداند] و او را ترک نکنی؛ مگر در خانه خود [از منزل بیرونش نکنی]».

## نظر فقها در مورد زدن و تأديب همسر

هرگاه شوهر تمرّد و عدم اطاعت همسرش را مشاهده کرد، لازم است او را با نصیحت و راهنمایی اصلاح نماید، [اگر موثر واقع نشد] به عنوان تأدیب، از زن خود در بستر دوری گزیند.

هرگاه هیچ یک از این راه حلها مفید نبود، جایز است همسرش را تا حد معینی به منظور اصلاح و تربیه به آرامی تأدیب فزیکی، به اندازه یی که منجر به فتنه و مصیبت بدتری نگردد.

البته همانطور که گفتیم نباید صورت یا موضعی مثل شکم یا سینه را مورد ضرب قرار دهد که باعث عیب و نقص یا تلف شدن عضو می شود و در هر صورت این مورد فقط بین زن و شوهر می باشد. بهتر است مرد متوسل به زدن زن نشود و روش رسول خدای را پیشه خویش سازد، آنچه که ابن سعد از عایشه (رض) در این مورد روایت نموده که پیامبر هیچگاه زنان و خادمانش را نزده و هیچگاه چیزی را با دست مضروب نساخته است؛ مگر در جهاد در راه خدا».

همچنین ابن سعد در طبقاتش، ماجرای هفتاد تن از زنانی را آورده که نزد رسول خدای آمده و از شوهران خود به خاطر لت و کوب، شکایت نمودند. پیامبر از این موضوع غضبناک شده و فرمودند: «من هرگز دوست ندارم این وضعیت را ببینم».

و موقعی که زنی از شوهرش لت خورده بود به ایشان شکایت نمود، پیامبرﷺ فرمودند: «چگونه یکی از شما همسرش را مانند برده لت و کوب می کند و سپس در آغوشش می گیرد و گردن به گردن او می گذارد و (از این عملش) حیا هم نمی کند؟!» (۱).

در این حدیث نهی شده از اینکه مردی با زنش معامله کنیز را کند، و پس از آن در برابر وی وضع عاشق و معشوق اختیار نماید.

## حکمیت: (داوری)

هرگاه اختلافات میان زن و شوهر چنان شدتی پیدا کرد که هیچکدام از راه حلهای قبلی موثر واقع نشد و زن و شوهر نتوانستند با هم به تفاهم برسند، چاره یی نیست جز اینکه افراد عاقل و خیراندیش از طرف دو خانواده با هم بنشینند و مشکلات موجود بین زوجین را بررسی و ریشه یابی نمایند و راه حلهای عملی را برای برگرداندن مجدد تفاهم، صلح و سازش را به زوجین پیشنهاد کنند تا منجر به جدایی نشود و از بلای طلاق و مصیبت و بدبختی فراق، دورشان سازند.

<sup>-</sup> ابن سعد، طبقات، ج۸، ص ۱۱۸.



بر مرد واجب است، که قبل از اقدام به طلاق، مراحل فوق را که از اصول و مبادی قرآن کریم در تربیت اجتماعی و برای وفاق و همدلی و اصلاح بین زوجین میباشد، اجرا نماید. در این رابطه، باز هم گوش میسپاریم به آیات حکیمانه قرآن کریم که برای اصلاح و برگشت زن به طریق حق و کانون صفا و صمیمیت زنده گی، به ترتیب برایمان بیان فرموده است: «وَاللَّاتِی تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ وَاهْجُرُوهُنَّ فِی الْمَضَاجِعِ وَاصْرِبُوهُنَّ فَإِنْ أَطَعْنَکُمْ فَلَا تَبْغُوا عَلَیهِنَّ سَبِیلًا إِنَّ اللهَ کَانَ عَلِیا کَبِیرًا»

ترجمه: «و زنانی را که از نافرمانی آنان بیم دارید نخست پندشان دهید و بعد در خوابگاهها از ایشان دوری کنید و اگر تاثیر نکرد آنان را ترک کنید پس اگر شما را اطاعت کردند دیگر بر آنها هیچ راهی برای سرزنش مجویید که خدا والای بزرگ است». ای مسلمانان! اگر بیم جدایی آنها را داشتید حَکَمی از نزدیکان مرد و حَکَمی از نزدیکان زن نزد ایشان بفرستید، اگر نیت اصلاح داشته باشند خداوند آنان را توفیق می دهد، به درستی که خداوند آگاه و کاردان است». در سوره مبارکه نساء: آیات ۳۴ و ۳۵. در این سفارش حکیمانهٔ خداوند متعال چند نکتهٔ لطیف وجود دارد که لازم به یادآوری است:

الف ـ برای اینکه عواطف و احساسات همسران جریحه دار نشود و اسرار خانواده به بیرون سرایت ننماید، توصیه فرموده دو داور از خانوادههای زن و مرد نزد آنان فرستاده شود.

ب ـ این داوران به علت روابط سببی یا نسبی و عاطفی که با دو خانواده دارند با سوز و علاقه بیشتری مشکل را پیگیری نموده و برای اصلاح آن تلاش می کنند تا از فروپاشی کانون خانواده و آواره گی فرزندان معصوم، جلوگیری شود. ج ـ مشکل آمد و رفت و سایر معضلاتی که در رابطه با داوران بیگانه وجود دارد، در داوران خانواده گی وجود ندارد، البته باید در انتخاب داوران دقت شود، تا افرادی مجرّب، با درایت و با تقوی باشند.

بنا بر این فقهای کرام مقرر کرده اند در صورتیکه شوهر در هریک از مراحل مذکور [به ترتیب] به نتیجه رسید، نباید متوسل به موارد شدیدتر شود، یعنی اگر موعظه و نصیحت مفید واقع شد، دیگر جایز نیست که شوهر با زن ترک همخوابگی نماید، همچنین اگر ترک همخوابگی موثر بود، جایز نیست همسرش را بزند یا طلاقش دهد.

لذا لازم است شوهر به جهت اصلاح همسرش و برگردانش به حق و هدایت، بر منهج و روشی که در قرآن کریم مقرر شده گام بردارد و در نحوه رفتار با همسرش متوجه مراقبت خداوند سبحان باشد و حدود الهی را رعایت نماید و نسبت به زنش ظلم و آزار بی حد روا ندارد. «پس اینها حدود الهی است، از آنها تجاوز نکنید و هر کس از حدود و مرزهای الهی تجاوز کند، بی گمان این چنین کسانی ستمگرند».



# روش تدریس: سؤال و جواب، تشریحی، مباحثه، کار گروهی.

# مواد ممد درسى: كتاب، تخته و تباشير.

| فعاليتها                                                                                      | وقت      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| بعد از ارایه موضوعات مقدماتی با طرح چند سؤال از شاگردان درس گذشته را چنین ارزیابی کنید.       | ۵دقیقه   |
| حجاب را تعریف کنید.                                                                           |          |
| حكم حجاب چيست؟                                                                                |          |
| زن به چه کسانی می تواند زینتش را آشکار کند؟                                                   |          |
| بعد از در یافت جوابها عنوان درس جدید (راه حل مشکلات زن و شوهر) را توسط یک شاگرد به            | ۳۰ دقیقه |
| روی تخته مینویسد.                                                                             |          |
| به شاگردان وظیفه میدهد تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند و خود نکات کلیدی و عناوین جانبی ذیل   |          |
| را روی تخته مینویسد:                                                                          |          |
| - تصویر اصلی یک خانواده مسلمان خوشبخت                                                         |          |
| - راه حل مشكلات زن و شوهر                                                                     |          |
| - میانجگری خانواده زن و شوهر                                                                  |          |
| - آخرین راه حل                                                                                |          |
| <ul><li>اگر مشکل از طرف مرد باشد</li></ul>                                                    |          |
| - اختيار طلاق مي باشد                                                                         |          |
| توجه شاگردان را به خود جلب نموده درس را با نشاط و مهربانی تشریح میکند و در صورت احساس         |          |
| ضرورت بعضی نکات را بیشتر شرح میدهد.                                                           |          |
| از چند شاگرد میخواهد تا هر کدام یک عنوان جانبی را شرح نماید.                                  |          |
| شاگردان را به گروپهای مناسب تقسیم نموده از ایشان بخواهید تا در مورد مفاهیم درس از هم دیگر     |          |
| سؤال نمايند؛ طور مثال:                                                                        |          |
| - برای حل مشکلات زن و شوهر چه راه حلی پیشنهاد شده است؟                                        |          |
| <ul><li>اگر مشکل از طرف مرد باشد، چه باید کرد؟</li></ul>                                      |          |
| - چرا اختیار طلاق به شوهر داده شده است؟                                                       |          |
| <b>ارزیابی</b> با استفاده از سؤالات کتاب درسی شاگردان را ارزیابی می کند.                      |          |
| خلاصة درس                                                                                     |          |
| -<br>خداوند متعال انسانها را مکلف دانسته است تا با یکدیگر به خوبی رفتار کنند و به فکر برآوردن |          |
| نیازهای همدیگر باشند به خصوص زن و شوهر که نزدیک ترین افراد به یکدگرهستند بیش از دیگران به     | ۱۰ دقیقه |
| صبر و فداکاری و خلق نکردن مشکل به همدیگر تشویق شده اند.                                       | **       |
| - هرگاه مشکلاتی در زنده گی زناشویی پیدا شد و زن به ناحق از شوهر نا فرمانی می کرد، شریعت راه   |          |
| حل هایی نشان داده است که بانصیحت و جدا ساختن بستر خواب ان شاء الله نزاع خاتمه می یابد.        |          |

درس: سي و نهم

عنوان: طلاق

صفحه: ۱٤١

وقت: دو ساعت درسي

#### اهداف

### شاگردان باید:

- ۱- تعریف، شرایط و حکم طلاق را بدانند.
- ۲- حكمت مشروعيت طلاق رابيان كرده بتوانند.
- ۳- در بارهٔ اینکه اسلام مرد را به صبر و تحمل فرامی خواند نظریات خویش را بگویند.
  - ۴- به فواید درس آگاهی کامل حاصل نموده آنرا به دیگران برسانند..

### دانش لازمي

هرگاه هیچ یک از راه حل هایی که در درس قبل بیان گردید مفید واقع نشد و کوشش برای اصلاح و توافق بی نتیجه ماند سازش زن و شوهر حاصل نشد و زن عناد و سرکشی کرد و بر بد رفتاری و سوء معاشرتش اصرار می کرد و از طرفی کاسه صبر شوهر هم لبریز شد، در این هنگام اسلام مراتبی دیگر برای اصلاح زن و بازگشتن به کانون خانواده و اصلاح معاشرتش با شوهر مقرر فرموده است، به این خاطر به شوهر امر کرده است که:

زنش را در هنگام پاکی (نبودن در عادت ماهیانه) که در آن با وی آمیزش انجام نداده باشد، طلاق دهد. پس اگر زن در حالت ناپاکی (حیض) بود، شوهر باید از طلاق خود داری کند و تا وقت پاکی زن منتظر بماند و در صورتی که زن در عادت ماهانه نباشد؛ ولی شوهر با او نزدیکی و آمیزش کرده باشد باید منتظر بماند تا حایض شود و بعد از حیض تا هنگام طُهر (پاکی) منتظر بماند (و پس از این مدت مرد می تواند اقدام به طلاق نماید).

(فلسفه اینکه شوهر باید برای طلاق دادن انتظار بکشد واضح است؛ زیرا اقدام به طلاق از جانب شوهر شاید نتیجه عواملی؛ چون: تأثّرات روحی، انفعالات عاطفی و ... باشد، نه نتیجهٔ تفکر، اندیشه و درک حقایق و واقعیتها. امید است در طی انتظار، شوهر با تعقّل از تصمیمش منصرف شود).

# تفاوت فسخ نكاح و طلاق

طلاق و فسخ با هم سه تفاوت دارند

- 1- فسخ نقض، باطل و بی اثر گردانیدن اساس عقد ازدواج و برداشتن حکم حلال و روا بودن روابط، مبنی بر آن است اما طلاق پایان دادن به روابط زناشویی قرار گرفته براساس عقد نکاح صحیح است و این جدایی و انفصال تنها پس از تحقق طلاق سه گانه انجام می پذیرد.
- ۲- فسخ به خاطر حالتها و رویدادهای عارضی؛ مانند: مرتد شدن زن، مخالفت زن با احکام و ارزشهای قطعی اسلام و یا فرا رسیدن زمان شروطی که در عقد نکاح انجام گرفته؛ مانند: حق اختیار فسخ پس از رسیدن به سن بلوغ یا عدم کفایت و تناسب میان آنها است که صورت می گیرد، اما طلاق در ارتباط با عقد نکاح صحیح و ملزم است که انجام می پذیرد.



۳- فسخ، کاری به نقض و کم کردن از طلاق سه گانه ندارد. (۱)

# روش تدریس: سؤال و جواب و تشریحی.

# مواد ممد درسى: كتاب، تخته و تباشير.

| فعاليتها                                                                                        | وقت     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| بعد از موضوعات مقدماتی با طرح چند سؤال از شاگردان درس گذشته را چنین ارزیابی میکند.              | ۵دقیقه  |
| - آخرین راه حل به خاطر جلوی گیری از طلاق کدام است؟                                              |         |
| <ul> <li>اینکه اختیار طلاق در دست شوهر است در این چه حکمت نهفته است.</li> </ul>                 |         |
| بعد از شنیدن جوابها عنوان درس جدید (طلاق) را روی تخته مینویسد.                                  | ۳۰دقیقه |
| به شاگردان وظیفه میدهد تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند و خود عناوین جانبی ذیل را روی تخته      |         |
| مىنويسد:                                                                                        |         |
| – تعریف طلاق                                                                                    |         |
| – حكمت مشروعيت طلاق                                                                             |         |
| – حكم طلاق                                                                                      |         |
| - شرایط طلاق، می باشد                                                                           |         |
| درس را برای شاگردان شرح و بالای بعضی نکات ترکیز بیشتر مینماید.                                  |         |
| از چند شاگرد میخواهد تا هر کدام یک عنوان جانبی را توضیح نماید.                                  |         |
| شاگردان را به گروپهای مناسب تقسیم نموده برای شان هدایت میدهد تا در مورد حکمت مشروعیت            |         |
| طلاق بين هم بحث نمايند.                                                                         |         |
| <b>ارزیابی</b> با استفاده از سؤالات کتاب درسی شاگردان را ارزیابی می کند.                        |         |
| خلاصهٔ درس                                                                                      | ۱۰دقیقه |
| – طلاق در لغت به معنی دور کردن قید است                                                          |         |
| و در اصطلاح عبارت از دور کردن قید نکاح با الفاظ مخصوص.                                          |         |
| - طلاق از پدیدههای حلالی است که خداوندﷺ آنرا نمیپسندد، اما طلاق یگانه راه حل برای               |         |
| خانوادههای مریضی است که همه راههای حل راسنجیده و به نتیجه نرسیده اند،                           |         |
| - شرايط طلاق: شوهر ٢- بالغ ٣- عاقل ۴- طلاق به الفاظى باشد كه صراحتاً ياكنايتاً به آن دلالت كند. |         |
| در صورت کار برد الفاظ کنایی، مرد باید نیت طلاق راداشته باشد.                                    |         |

<sup>ٔ –</sup> فقه خانواده درجهان معاصر د.وهبه زحیلی .

درس: چهلم

عنوان: انواع طلاق

صفحه: ١٤٤

وقت: دو ساعت درسي

#### اهداف

شاگردان باید:

- ۱- انواع طلاق را بدانند.
- ۲- تفاوت میان طلاق سنی و بدعی را دانسته و در بارهٔ آن نظریات خویش را بگویند.
  - ۳- انواع طلاق را بیان کرده و برای دیگران برسانند.

## دانش لازمي

طلاق به سه نوع است:

- ١- احسن ٢- حسن ٣- بدعي.
- ۱- احسن: عبارت از طلاقی است که یک مرد خانمش را یک طلاق در طهری بدهد که که در آن طهر همبسترنشده باشد بعداً بگذارد تا عدتش بگذرد.
- ۲- طلاق حسن: عبارت از طلاقی است که شوهر سه طلاق به خانمش بدهد، البته این سه طلاق در سه طهر صورت
   گیرد که این طور طلاق را به نام طلاق سنی یا سنت نیز یاد میکنند.
- ۳- طلاق بدعی: عبارت از طلاقی است که سه طلاق به یک کلمه و یا هر سه طلاق را به کلمات جداگانه در یک طهر بدهد وقتیکه که این فعل را انجام داد طلاق واقع میگردد؛ اما طلاق دهنده گنهکار میشود.
- ۴- شوهر نباید زنش را بیش از یک بار طلاق دهد، زیرا اگر پیشیمان شود، فرصتی داشته باشند تا دوباره زنده گی مشترک را آغاز نمایند؛ و اگر مخالف شرایطی که شریعت برای طلاق مشخص کرده، اقدام به طلاق نماید، طلاق واقع میشود؛ ولی شوهر گناهکار خواهد شد.

طلاق بائن: هم بر دو نوع است: «بينونه خفيفه» و «بينونهٔ غليظه».

بینونه خفیفه این است که: شوهر می تواند پس از عقد و پرداخت مهریه جدید به نکاح همسر خود باز گردد؛ اما در «بینونه غلیظه» تنها زمانی شوهر می تواند با همسر مطلقه اش دوباره ازدواج کند که زن با مردی دیگر ازدواج نماید و مدتی را با او زنده گی و خلوت نماید و سپس وی را طلاق دهد و بعد از سپری شدن عدت، یا شوهرش بمیرد و عدتش سپری شود.

# طلاق رجعي (رجعت)

تعریف، مشروعیت، حکمت، انواع و احکام رجعت.

تعریف رجعت: رجعت بازگشت به وضع قبلی زنده گی زن و شوهر قبل از پایان «عدت» در طلاق رجعی میباشد.

هشروعیت: مبنای مشروعیت رجعت، این فرمودهٔ خداوند تبارک و تعالی است که میفرماید: (وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُواْ إصْلاَحًا) (البقره / ۲۲۸)

«شوهران شان برای برگردانیدن شان به زنده گی زناشویی در این مدت، یعنی مدت عده از دیگران سزاوارترند؛ در صورتی که شوهران به راستی خواهان اصلاح و آشتی باشند».



رسول خدای فرموده اند که: «جبرئیل نزد من آمد و گفت: حفصه را باز گردان؛ زیرا بسیار نماز خوان، روزه دار و همسر تو در بهشت است». (') و حضرت عمر بن خطاب به پسرش عبدالله امر فرمود که همسر مطلقه اش را باز گرداند. (') علما در این مورد اتفاق نظر دارند که در طلاق اول و دوم در مدت عده، مرد می تواند همسرش را باز گرداند.

حکمت طلاق و جدایی است و در آن مدت هر دو فرصت دارند تا در مورد آخر و عاقبت جدایی و مشکلات پس از آن مورد طلاق و جدایی است و در آن مدت هر دو فرصت دارند تا در مورد آخر و عاقبت جدایی و مشکلات پس از آن به خوبی بیندیشند و چنانچه برای اصلاح و حل اختلاف به توافق رسیدند به زنده گی زناشویی قبل از طلاق بازگردند. در مدت عده این مرد است که حق دارد همسرش را هر چند به ادامه زنده گی با شوهر ناراضی باشد، باز گرداند و مبنای این حکم، آیه یی است که پیش تر ذکر شد و این حق را شریعت اسلام به مرد داده و هر چند بخواهد خود را از آن محروم نماید، باز از آن حق بر خوردار خواهد بود.

### انواع رجعت

رجعت بر دو گونه است: رجعت در طلاق رجعی و رجعت در طلاق بائن.

رجعت در طلاق رجعی با کلام و سخن تحقق می یابد؛ مثلاً: اگر شوهر خطاب به همسرش بگوید: تو را به همسری و نکاح قبلی باز گردانیدم، رجعت حاصل می شود؛ اما امام ابو حنیفه می فرماید: رجعت باید به صورت عملی و از طریق ارتباط زناشویی و یا مقدمات آن انجام گیرد. در این گونه رجعت و باز گردانیدن موافقت پدر یا ولی همسر و مهر و اجازه او لازم نیست.

اما رجعت در طلاق بائن یعنی پس از سپری شدن عده در طلاق اول یا دوم؛ اگر مرد بخواهد همسرش را به کانون خانواده و ادامهٔ زنده گی زناشویی باز گرداند، باید پس از اجازه همسر، تعیین مهر و عقد جدید، اقدام به این کار بنماید. احکام زن مرتجعه: زنی که شوهرش اقدام به رجعت و باز گردانیدن او می کند، همه حقوق و مسئوولیتهای گذشته روابط همسری را پیدا می کند و همه حقوق همسران اعم از هزینه، مخارج روزانه، مسکن، لباس و... به او تعلق می گیرد و «ایلاء، ظهار، طلاق و لعان» او جایز است و از شوهرش ارث می برد. لازم به ذکر است که هر یک از زن و شوهر در ایام عده فوت کنند دیگری از او ارث می برد.

در مذهب امام ابوحنیفه و امام احمد جایز است که در ایام عده زن و شوهر با یکدیگر معاشرت داشته باشند و همراه با هم به مسافرت بروند و روابط زناشویی برقرار نمایند و زن و شوهر خود را برای یکدیگر آراسته نمایند؛ زیرا قرآن در آن مدت آنها را زن و شوهرمی شمارد ومی فرماید: «وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِن»، «شوهرانشان برای باز گردانیدنشان سزاوار ترند». اما اگر مرد دارای همسران دیگری باشد، در ایام عده حق همبستری زن مرتجعه ساقط می شود.

<sup>ً-.</sup> اخرجه الدار قطني.



<sup>&#</sup>x27;-. اخرجه ابوداود.

اما در مذهب امام مالک و امام شافعی زن و مرد در ایام عده حق هیچ گونه ارتباط، معاشرت و روابط را با یکدیگر ندارند و حتی نگاه کردن آنها به یکدیگر درست نیست ؛ زیرا نکاح مجوز روابط و معاشرت است و طلاق این مجوز را از میان برمی دارد و آنان در آن شرایط تقریباً از هم جدا شده به شمار می آیند.

### نكاح تحليل:

نکاح تحلیل به این معنی است که زن مطلقه ثلاثه و یا ولی زن از جانب وی با مردی دیگر برای ازدواج یک یا چند شب، پیمان می بندد و بعد از طلاق زن با شوهر سابقش ازدواج مینماید. این نکاح از دیدگاه شریعت مقد س اسلام، باطل است؛ زیرا همانطور که بیان کردیم یکی از شروط صحّت عقد، پیمان زنده گی مشتر ک زناشویی به صورت دائم و همیشگی است نه موقتی و زودگذر، لذا در هر نکاحی که این شرط رعایت نشود باطل است و هر کس این شرایط را نادیده بگیرد مرتکب گناه و عمل حرام شده است. رسول اکرم تحلیل کننده و تحلیل شونده را لعنت کرده، چنانچه در حدیثی که «احمد ترمذی و نسایی» از پیامبر روایت نموده اند، پیامبر اکرم فرمودند: «آیا شما را نسبت به تیس مستعار [بُر نر عاریت کرده شده]» آگاه سازم؟! گفتند: بلی یا رسول خدا پس فرمودند: «او تحلیل کننده است. خداوند لعنت کند مخلل و محلًل و محلًل له را».

[محلًل: کسی است که کار حلاله را انجام میدهد، یعنی با زن مطلّقه ثلاثه ازدواج نموده و پس از تحقق بخشیدن به شرایط حلاله، آن زن را طلاق میدهد تا برای شوهر اولش حلال گردد به عبارتی دیگر شوهر دومی.

محلَّل له: کسی که زنش را سه طلاق بدهد و بعد از آن زن مطلّقهاش را به ازدواج کسی درمی آورد مشروط بر اینکه آن شخص بعد از یک یا دو شب او را رها کند (طلاقش دهد) تا برای شوهر اولش حلال گردد.

لذا روشن است به شرط حلاله گناه و معصیت است؛ اما با این وجود اگر کسی نکاح کند و پس از تحقق بخشیدن به شرایط حلاله، طلاق دهد آن زن برای شوهر اول حلال خواهد شد.

روش تدريس: سؤال و جواب، تشريحي، مباحثه

مواد ممد درسي: كتاب، تخته و تباشير

| فعالیتها                                                                             | وقت    |
|--------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| بعد از موضوعات مقدماتی باطرح چند سؤال از شاگردان درس گذشته را چنین ارزیابی میکند طور | ۵دقیقه |
| مثال:                                                                                |        |
| طلاق را تعریف کنید.                                                                  |        |
| حكم طلاق چيست؟                                                                       |        |
| شرایط طلاق را بیان کنید.                                                             |        |



۳۰دقیقه

بعد از شنیدن جوابها عنوان درس جدید (انواع طلاق) را توسط یک شاگرد روی تخته مینویسد.

به شاگردان وظیفه می دهد تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند و خود نکات کلیدی و عناوین جانبی ذیل را در کنار تخته نوشته و به شاگردان هدایت میدهد تا آنرا در کتابچههای خود یاد داشت کنند:

- انواع طلاق
- حكم طلاق كنايي
- طلاق از لحاظ بدعت بودن و سنت بودن

طلاق از لحاظ رجعیت و بینونیت

با استفاده از عناوین درس را برای شاگردان شرح می کند. و بعد از چند شاگرد بخواهید تا هر کدام یک عنوان را به نوبهٔ خود تشریح نموده و به سوالات مربوطه اش جواب دهد.

شاگردان را وظیفه دهید تا در مورد انواع طلاق با هم دیگر بحث نموده و آن را مشخص سازند .

## ارزيابي

با استفاده از سؤالات كتاب درسي شاگردان را ارزيابي مي كند.

#### خلاصة درس

- طلاق از چند لحاظ تقسیم شده است:
- طلاق از لحاظ لفظ: طلاق از لحاظ لفظ بر دو قسم است الف: صريح

ب: كنايه

١٠دقىقە

- طلاق از لحاظ بدعت و سنت بودن نيز بر دو قسم است:

الف: طلاق سنى

ب: طلاق بدعی

- طلاق از لحاظ رجعت و بينونت كه برسه قسم است.

طلاق رجعی ۲- طلاق باین ۳- طلاق مغلظ.

درس: چهل و یکم

عنوان درس: انواع دیگر تفریق(۱).

صفحه: ۱۵۷ - ۱۵۰

وقت: دو ساعت درسی

**اهداف:** شاگر دان باید:

- ۱- معنی و مفهوم خلع رابدانند.
- ۲- تفاوتهای خلع و طلاق را بیان کرده بتوانند.
- ۳- در باره خلع و لعان با یکدیگر تبادل نظر نمایند.

## دانش لازمي

مال خلعى: در لغت كشيدن است؛ مانند: اين قول كه خلع ثوبه عن بدنه اى نزع.

و در شریعت مقدس اسلام خلع عبارت از گرفتن مال زن در مقابل مِلک نکاح به لفظ خلع میباشد. (')

هر چیزی که بتواند به عنوان مهر تعیین شود، برای پرداخت آن به مرد در مقابل جدایی جایز است. یعنی هر نوع پول، کالا، اموال منقول و غیرمنقول قابل استفاده و مشروعی؛ مانند: خانه، زمین، طلا، نقره، حیوان و... را می توان به عنوان مال خلعی یذیر فت.

همچنین منافعی؛ مانند: سکونت در منزل، زمین زراعتی، شیردادن و سرپرستی کودک و اسقاط نفقه ایام عده می تواند به عنوان مال خلعی مورد توافق طرفین قرار گیرد.

# شروط خلع: براى صحت خلع وجود سه شرط لازم است:

- ۱- شوهر اهلیت طلاق دادن را داشته باشد، یعنی عاقل و بالغ باشد؛ بنا بر آن: کودک، دیوانه، کمخرد و کسانی که به دلیل پیری و بیماری، عقل و ارادهٔ سالمی ندارند، قبول کردن خلع از طرف آنها جایز نیست.
- ۲- زن نیز دارای عقد نکاح صحیحی باشد و فرق نمی کند مرد با او همبستر شده باشد یا خیر. یا این که مطلقه طلاق رجعی قبل از پایان عده باشد و همچنین مکلف، عاقل و بالغ بودن زن نیز ضروری است.
  - ۳- مالی که زن، آن را به مرد می پردازد، جزو اموال مشروع، قابل تملیک و دارای منفعت باشد.

# پیامدهای خلع

خلع دارای آثار و پیامدهایی است که به طور خلاصه عبارتند از:

- ۱- از طریق خلع یک طلاق بائنه واقع می شود. رأی اکثر علما بر آن است که اگر پول و مالی هم در جریان نباشد، باز هم پس از توافق خلع واقع می شود.
  - ۲- خلع، نیازی به قضاوت و تصمیم قاضی ندارد.
  - ۳- شروط فاسد و نامطلوب، اصل خلع را باطل نمی گرداند.
  - ۴- زن باید چیزی را که متعهد شده به شوهرش پرداخت نماید.



۱- هدایه ص ۳۸۳

- ۵- زمانی که در مورد همه حقوق، طلب و بدهکاری به توافق رسیده باشند همه آنها به همان صورت باقی میماند؛ مگر آن که در مورد اسقاط آن توافق نموده باشند.
- ۶- اکثریت علما بر این باورند که زنی که با شوهرش در مورد جدایی از طریق خلع به توافق رسیده اند، در مدت
   عده، شوهرش حق رجعت و باز گردانیدنش را ندارد، فرق نمی کند، خلع آنها فسخ باشد یا طلاق.
- ۷- چنانچه زن و مرد در مورد اصل خلع یا مقدار مالی که قرار بوده زن به شوهرش پرداخت نماید، اختلاف نظر پیدا کردند و زن مدعی شد که با شوهرش قرارشان بر جدایی از طریق خلع بوده یا مقدار مورد توافق را تحویل او داده، اگر شاهد و مدرکی نداشت و شوهر آن را انکار می کرد، اگر شوهر حاضر به سوگند باشد، سوگند او یذیر فته می شود.

### شروط لعان

زن و شوهر باید عاقل و بالغ باشند و زن پاکدامن باشد و زناکاری او پیش تر به اثبات نرسیده باشد و یکی از آنها سابقه تهمت گری نداشته باشد و محدود به زن و مرد حتی قبل از همبستری باشد.

روش تدریس: سؤال و جواب، تشریحی و کار گروهی

# مواد ممد درسى: تخته، تباشير، كتابچه و قلم

| <b>ارسى،</b> تحمه بېشىر، مابچه و قلم                                                           |          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| فعاليتها                                                                                       | وقت      |
| بعد از موضوعات مقدماتی با طرح چند سؤال از شاگردان درس گذشته را چنین ارزیابی می کند:            | ۵دقیقه   |
| - طلاق از لحاظ لفظ بر چند قسم است؟                                                             |          |
| - انواع طلاق را از لحاظ رجعیت و بینونت بیان نماید.                                             |          |
| بعد از شنیدن جوابها عنوان درس جدید را توسط یک شاگرد روی تخته مینویسد.                          | ۳۰ دقیقه |
| به شاگردان وظیفه میدهد تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند و خود عناوین جانبی ذیل را در کنار تخته |          |
| مينو يسد:                                                                                      |          |
| - خلع                                                                                          |          |
| - مشرعیت خلع                                                                                   |          |
| – مشروعیت خلع                                                                                  |          |
| - دلیل مشروعیت خلع                                                                             |          |
| - حكم خلع                                                                                      |          |
| – فرق خلع و طلاق                                                                               |          |
| - كراهيت خواستن خلع بدون سبب                                                                   |          |
| - احكام خلع                                                                                    |          |
| – لعان                                                                                         |          |
| - مشروعیت، کیفیت و حکم <b>ل</b> عان                                                            |          |



با استفاده از عناوین، درس را برای شاگردان شرح کنید.

از چند شاگرد میخواهد تا هر کدام یک عنوان درس را شرح نماید.

از شاگردان بخواهید تا در مورد مفاهیم درس از هم دیگر سؤال نمایند و خود در عین حال صنف را کنترول نموده جوابهای اشتباه را نزد خود یاد داشت می کند.

### ارزيابي

با استفاده از سؤالات كتاب درسي شاگردان را ارزيابي مي كند.

#### خلاصه

۱۰ دقىقە

- خلع درلغت دور ساختن را گویند.

- در اصطلاح فقها خلع، عبارت است از: پایان بخشیدن به صلاحیتهای نکاح در مقابل گرفتن مقداری مال از زن به لفظ خلع.

- با انجام خلع طلاق باین واقع میشود.

- فرق خلع و طلاق: طلاق از طرف مرد داده میشود و خلع از طرف زن پیشنهاد میگردد؛ اما تقاضای خلع بدون سبب موجه مکروه است.

– لعان: در لغت از لعن گرفته شده وبه معنای دور ساختن است و در اصطلاح شریعت لعان عبارت است از: شهادتهایی است که در موقع مخصوص بین زن و شوهر پیوست با لعنت اجرا میشود.

- حكم لعان: باگفتن لعان جدايي آنها واجب ميگردد.



درس: چهل و دوم (۲)

عنوان: انواع دیگر تفریق

صفحه: ١٥١

وقت: دو ساعت درسی

**اهداف:**شاگردان باید:

- ۱- معنى لغوى و اصطلاحى ايلاء را بدانند.
- ۲- تفاوت در بین ایلاء و ظهار را بیان کرده بتوانند.
- ۳- در مورد حکمت مشروعیت ایلاء نظریات خویش را بنویسند.

## دانش لازمي

در عهد جاهلیت مردی هر چند بار که میخواست زنش را طلاق میداد و قبل از انقضای عده، او را رجعت میداد، وحتی اگر هزار بار میخواست او را طلاق میداد می توانست او را رجعت دهد. یک نفر قصد آزار همسرش را کرد وبه او گفت: نه پناهت میدهم و نه رهایت میکنم. گفت چطور؟ گفت طلاقت میدهم و وقتی زمان سرآمدن عده ات نزدیک شد، تو را رجعت میدهم. زن شکایت را پیش پیامبر برد آنگاه آیهٔ «الطلاق مرتان» نازل شد و خداوند گلادر مورد ایلاء چنین می فرماید: «لِلَّذِینَ یُولُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ فَإِنْ فَاءُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِیمٌ (۲۲۲) وَإِنْ عَرَمُوا الطَّلاقَ فَإِنَّ اللَّهُ سَمِیعٌ عَلِیمٌ» (۲۲۷)»

ترجمه: آنانیکه قصد آزار همسران خود را دارند و قسم میخورند که با آنها نزدیکی نکنند، میتوانند چهار ماه منتظر بمانند؛ اگر به آغوش و همنشینی زنان، به شیوهٔ نیکو برگشتند (کنایه از نزدیکی است) یعنی از قسم رجوع کردند، خدا عمل بد آنان را میبخشد و آن را زیر پوشش رحمت خود قرار میدهد و اگر تصمیم گرفتند از نزدیکی و معاشرت با آنان امتناع ورزند و آنها را طلاق بدهند، خدا گفتهٔ آنان را میشنود و از قصد و نیتشان آگاه است.

این طلاق رامقید ساخت که اگر شوهر قسم یاد کند که باهمسرش نزدیکی نکند، زن چهار ماه منتظر میماند، اگر در آن خلال این مدت با او معاشرت و نزدیکی کرد چه بهتر و قسمش واقع شده و کفاره براو واجب می آید و اگر در آن مدت با او معاشرت نکند، به نظر امام ابوحنیفه طلاقش واقع می شود. امام شافعی می گوید: موضوع را پیش حاکم باید برد، و حاکم به او دستور برگشت یاطلاق می دهد و اگر از هر دو امتناع ورزید، حاکم زن را طلاق می دهد.

## شروط ايلاء

برای انعقاد ایلاء باید چهار شرط و جود داشته باشد.

- ۱- شوهر به خداوند یا یکی از اسماء و صفات او سوگند یاد کرده باشد که بیش از چهار ماه با همسرش همبستر نشود.
  - ۲- سوگند او در ارتباط با ترک عمل زناشویی بیش از چهار ماه باشد.
- ۳- سوگند یاد کند که عمل زناشویی مشروع را ترک کند؛ اما اگر بدون سوگند آن عمل را برای مدتی ترک کند «ایلاء» به شمار نمی رود.
- ۲- کسی که در مورد او سوگند یاد مینماید همسر شرعی او باشد. «ایلاء» در مورد همسر مطلقه در طلاق رجعی
   صحیح است؛ اما در طلاق بائنه صحیح نیست.



## حكم ايلاء

ایلاء دارای دو حکم یکی اخروی و دیگری دنیوی است. حکم اخروی ایلاء این است که اگر شوهر از آن باز نگردد یا زن را طلاق ندهد مرتکب گناه و معصیت بزرگی شده است.

اما در مورد حکم دنیوی آن لازم به توضیح است که: باید سوگند خود را نقض نماید و کفارهٔ آن را همچون سایر سوگندها بپردازد؛ اما اگر همچنان بر سوگند و تصمیم خود اصرار بورزد، پس از سپری شدن چهارماه، طلاق او به صورت بائن واقع می شود و نیازی هم به حکم محکمهٔ شرعی نیست، این رأی امام ابو حنفیه است و در صورت رجعت تجدید نکاح لازمی میباشد.

بازگشت و تجدید نظر از ایلاء از طریق اقدام به عمل زناشویی ـ اگر شوهر به دلیلی معذوریتی نداشته باشد ـ انجام می پذیرد؛ اما اگر قبل از پایان چهار ماه سوگندش را نقض نمود از نظر اکثر فقها باید کفاره سوگند را بپردازد؛ اما امام شافعی می گوید: کفاره ندارد.

لازم به یاد آوری است که زنی که از طریق «ایلاء» از همسرش جدا شده باید پس از جدایی عده زن مطلقه را مراعات نماید.

### شروط ظهار

شروط ظهار این است که از شوهر بالغ، مسلمان در رأی امام ابو حنفیه و امام مالک و مختار در رأی اکثریت و با میل و اراده خویش، در مورد همسر مسلمان یا اهل کتاب خردسال یا بزرگسال با لفظی صریح و یا کنایه جاری شود. لفظ صریح؛ مانند: این که مرد به همسرش بگوید: تو به جای مادرم هستی و کنایه مثل این که بگوید: تو به مادرم شباهت داری؛ اما در کنایه باید قصد و نیت ظهار وجود داشته باشد.

## ييامدهاي ظهار

۱- اکثر علما اتفاق نظر دارند که قبل از دادن کفاره، ارتباط زناشویی و همبستری و مقدمات آن و نگاه شهوت آمیز به همسر حرام است، اما شافعیه رأی شان بر این است که فقط عمل زناشویی در حال ظهار و قبل از کفاره حرام است؛ زیرا خداوند متعال در این باره می فرماید: (وَالَّذِینَ یظاهِرُونَ مِن نِسَائِهِمْ ثُمُّ یعُودُونَ لِمَا قَالُوا فَتَحْرِیرُ رَقَبَةٍ) (المجادله/ ۳) «کسانی که زنان شان را ظهار می کنند، و سپس از آنچه گفته اند پشیمان می شوند؛ برای شان فرض است که پیش از همبستری بنده یی را آزاد نمایند...».

چنانچه پیش از کفاره زن و شوهر با یکدیگر همبستر شوند، باید توبه و استغفار نمایند و به جز کفاره دادن چیز دیگری بر آنان واجب نمی شود؛ زیرا رسول خدا خطاب به مردی که پیش از کفاره با همسرش همبستر شده بود فرمود: «قبل از عملی نمودن آن چه خداوند تو را به آن دستور داده، بار دیگر با او همبستر مشو». (۱)

۲- همسر می تواند از شوهرش خواهان همبستری را نماید؛ زیرا این جزهٔ حقوق مسلم اوست و چنانچه کار شان به محکمه کشانیده شود، قاضی شوهر را در ارتباط عمل زناشویی با همسرش به دادن کفاره مجبور می کند و چنانچه حاضر به این کار نشود، قاضی به جدایی میان آنها حکم می کند.



<sup>&#</sup>x27;-. اخرجه اصحاب السنن.

۳- ظهار سبب قطع روابط زن و شوهر نمی شود؛ زیرا ظهار چیزی نیست که؛ مانند: طلاق سبب جدایی میان زن و شوهر شود.

۴- شریعت اسلام بر کسی که اقدام به ظهار نموده، کفاره یی را واجب گردانیده، اما در زمان جاهلیت چنین نبوده و به محض ظهار، زن برای همیشه نسبت به شوهرش حرام می گشت. کفارهٔ ظهار بر اساس آیهٔ ۲ و ۴ سوره المجادله به ترتیب یکی از سه مورد زیر است:

آزاد نمودن یک برده قبل از عمل زناشویی، یا دو ماه روزه پشت سر هم، و یا اگر هیچ یک از آنها را نتوانست، باید به شصت نفر مستمند غذا بدهد.

يايان حكم ظهار: حكم ظهار از اين نظر كه موقت باشد يا موبد، پايان پذير است.

الف – اظهار موقت: اگر مردی خطاب به همسرش بگوید: «برای مدت یک روز یا یک ماه یا یک سال تو همچون مادرم خواهی بود». اکثریت علما بر این باورند که، پس از پایان یافتن آن مدت بدون نیاز به دادن کفاره حکم ظهار نیز خاتمه می یابد.

ب- ظهار موبد: حکم ظهار مطلق یا موبد به اتفاق علما پس از تصمیم نقض، کفاره و یا پس از سپری شدن آن و طلاق پایان می پذیرد؛ زیرا بقای حکم بدون محکوم علیه معنی ندارد.

روش تدریس: سؤال و جواب، تشریحی، مباحثه، کار گروهی

## مواد ممد درسي: كتاب، تخته و تباشير

| فعالیتها                                                                                       | وقت      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| بعد از موضوعات مقدماتی با طرح چند سؤال از شاگردان درس گذشته را چنین ارزیابی می کند.            | ۵دقیقه   |
| - خلع را تعریف کنید.                                                                           |          |
| <ul> <li>کیفیت لعان را بیان کنید.</li> </ul>                                                   |          |
| - انجام لعان بدون سبب چی حکم دارد؟                                                             |          |
| بعد از شنیدن جوابها عنوان درس جدید (انواع دیگر تفریق را توسط یک شاگرد روی تخته مینویسد.        | ۳۰ دقیقه |
| به شاگردان وظیفه میدهد تا درس را خاموشانه مطالعه نمایند و خود عناوین جانبی ذیل را در کنار تخته |          |
| بنو يسيد:                                                                                      |          |
| - تعریف لغوی و اصطلاحی ایلاء                                                                   |          |
| – مشروعیت ایلاء                                                                                |          |
| - حكمت مشروعيت ايلاء                                                                           |          |
| - حكم ايلاء                                                                                    |          |
| – ظهار                                                                                         |          |
| - حكمت مشروعيت ظهار                                                                            |          |
| – حکم ظهار                                                                                     |          |

- كفاره ظهار

با استفاده از عناوین درس را برای شاگردان شرح کنید.

از چند شاگرد بخواهید تا هر کدام به نوبهٔ خود یک عنوان را شرح کند.

برای شاگردان هدایت دهید تا در باره ایلاء و ظهار تبادل نظر نمایند و خود متوجه نظریات ایشان میباشد.

### ارزيابي

با استفاده از سؤالات كتاب درسي شاگردان را ارزيابي كنيد.

#### خلاصه

- ایلاء در لغت به قسم گفته میشود و در اصطلاح شریعت عبارت است از: قسم بسیار موکد شخص مبنی براینکه با خانمش تا چهار ماه و یا زیادتر از آن نزدیک نشود.(با او همبسترنشود)

هرگاه چهارماه سپری شد،زنش طلاق باین می شود؛ اما اگر بر زن رجوع نمود و قسمش را شکست، کفاره قسم بالایش لازم میگردد.

- ظهار عبارت است از تشبیه دادن زن با زنی که نکاح با او تا ابد برایش حرام باشد یعنی نکاح مرد شبیه کننده ؛ مانند اینکه بگوید: تو برای من؛ مانند: پشت مادرم هستی، تومثل مادرم هستی.

- حكم ظهار: ظهار يك عمل ناروا و حرام است و ظهار كننده با اين عملش گنهكار مي شود.

- با انجام ظهار، جماع، بوسیدن، لمس کردن بر مرد تا زمانی حرام می شود که کفاره بدهد.

- کفاره ظهار دو ماه پی در پی روزه گرفتن و یا شصت مسکین را طعام دادن است، طوری که مساکین سیر شوند و یا دادن قیمت طعام به آنها طوری که بتوانند صبح و شام شکم خود را سیرکنند.

\$10T

۱۰ دقیقه